
BeHOLD - Plataforma de Estudos

17. O Reino da Misericórdia: A Superação do Legalismo
Religioso pela Transformação Interior (Lc 6:37-45; Gl
2:20; Rm 12:1-2)
Autor: Diego Vieira Dias | Grupo: Teologia e Pregações | Data: 15/01/2026 18:21

1. A Lógica do Reino: Julgamento, Condenação e a Lei da
Reciprocidade

A ética proposta no Novo Testamento, especificamente no sermão da planície narrado por Lucas,
introduz uma inversão radical dos valores humanos comuns. Enquanto a sociedade frequentemente
opera baseada na retribuição, na competição e na crítica severa, o Reino de Deus estabelece uma
lógica fundamentada na misericórdia e na generosidade. Esta nova dinâmica não é apenas um
código de conduta moral, mas uma descrição de como a realidade espiritual funciona: o que
oferecemos ao mundo e ao próximo retorna para nós, muitas vezes de forma ampliada.

O texto bíblico central para esta compreensão apresenta quatro imperativos diretos que formam
dois pares de ações opostas: dois negativos e dois positivos.

"Não julgueis, e não sereis julgados; não condeneis, e não sereis condenados; soltai, e soltar-vos-
ão; dai, e ser-vos-á dado; boa medida, recalcada, sacudida e transbordando vos darão; porque
com a mesma medida com que medirdes também vos medirão de novo." (Lucas 6:37-38)

A Dinâmica do Não-Julgamento e da Não-Condenação

O primeiro par de instruções — "não julgueis" e "não condeneis" — ataca a raiz da arrogância
humana. O ato de julgar aqui não se refere ao discernimento necessário para distinguir o bem do
mal ou a verdade da mentira. Refere-se, antes, a uma postura de superioridade moral onde um
indivíduo se coloca no lugar de Deus para emitir veredictos definitivos sobre o valor ou o
destino de outra pessoa.

Condenar é a etapa seguinte ao julgamento. É decretar a sentença. Quando assumimos essa
postura, entramos em um terreno perigoso, pois estabelecemos o padrão pelo qual nós
mesmos seremos avaliados. A advertência é clara: a severidade que dispensamos aos outros
torna-se a régua pela qual seremos medidos.Ao renunciar ao direito de ser o juiz do próximo,
o indivíduo abre espaço para a operação da graça em sua própria vida.

O Princípio da Libertação e da Generosidade

Em contrapartida às proibições, surgem os imperativos positivos: "perdoai" (ou soltai) e "dai". A
palavra utilizada para perdão neste contexto remete à ideia de soltar, libertar alguém de uma dívida
ou obrigação. Perdoar não é apenas um sentimento, mas um ato de libertação mútua. Quem
perdoa liberta o ofensor da culpa e a si mesmo da amargura.

A instrução "dai, e ser-vos-á dado" amplia este conceito para uma generosidade ativa. É comum, em
muitos contextos religiosos, reduzir este versículo a uma aplicação puramente financeira ou
material. No entanto, o princípio é muito mais abrangente. Trata-se dedar misericórdia, tempo,
afeto, compreensão e graça.

A imagem utilizada para descrever a retribuição divina é vivida e abundante: uma medida
"recalcada, sacudida e transbordando". Esta metáfora visual remete aos mercados de grãos da

Página 1/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

antiguidade. Para garantir que o cliente recebesse o máximo possível, o vendedor pressionava
(recalcava) os grãos no recipiente, sacudia para que se acomodassem nos espaços vazios e enchia
até que transbordasse.

"Porque com a mesma medida com que medirdes também vos medirão de novo."

Esta é a lei da reciprocidade do Reino. Não se trata de uma troca comercial com Deus, mas de um
princípio espiritual: a misericórdia que demonstramos é a evidência de que compreendemos a
misericórdia que necessitamos e recebemos. Um coração mesquinho e crítico revela uma
incompreensão da própria condição humana e da graça divina, enquanto um coração generoso e
perdoador reflete o caráter do próprio Deus.

Portanto, a lógica do Reino nos convida a abandonar a cadeira de juiz e assumir a posição de
dispensadores de graça, sabendo que, no final, a misericórdia triunfa sobre o juízo.

2. Essência versus Regras: O Perigo da Religião do "Pode ou
Não Pode"

Uma das tensões mais antigas e persistentes na história da espiritualidade cristã é o conflito entre a
observância de regras externas e a vivência de uma transformação interna genuína. No contexto do
sermão de Lucas, Jesus utiliza parábolas curtas e incisivas para desmantelar a confiança na
religiosidade superficial, alertando para os perigos de seguir guias que, embora conhecedores da lei,
desconhecem o caminho da vida.

A Cegueira dos Guias Religiosos

Jesus lança uma pergunta retórica fundamental:

"Pode porventura um cego guiar outro cego? Não cairão ambos na cova?" (Lucas 6:39)

Esta metáfora do "cego guiando outro cego" é uma crítica direta à liderança religiosa que prioriza a
forma em detrimento do conteúdo. A "cegueira", neste caso, não é física, mas espiritual e moral. É a
incapacidade de discernir o que é vital daquilo que é trivial.

Quando a religião se torna um sistema baseado apenas em códigos de conduta visíveis — o famoso
"pode ou não pode" — ela perde sua função iluminadora. Em muitas comunidades, gasta-se uma
energia desproporcional debatendo vestimentas, cortes de cabelo, maquiagem ou rituais
alimentares, enquanto se negligencia a justiça, o amor e a fidelidade. Um líder focado no exterior
está cego para a realidade do coração humano e, inevitavelmente, conduz seus seguidores para o
mesmo buraco de hipocrisia e estagnação espiritual.

O Verdadeiro Objetivo do Discipulado

Para corrigir essa distorção, o texto estabelece qual deve ser o alvo real de quem segue a Cristo:

"O discípulo não é superior a seu mestre, mas todo o que for perfeito será como o seu mestre."
(Lucas 6:40)

Página 2/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A palavra "perfeito" aqui carrega o sentido de maturidade, de completude. O objetivo da vida cristã
não é cumprir uma lista de checagem de proibições, mas assemelhar-se a Jesus. O Mestre não é
definido por regras de etiqueta religiosa, mas pelo seu caráter de compaixão, verdade e sacrifício.

Se o Mestre não baseou seu ministério na imposição de fardos legalistas, o discípulo que busca ser
"mais santo" através do rigorismo externo está, na verdade, tentando ser "superior ao seu mestre",
criando um padrão de santidade que o próprio Jesus não estabeleceu. A verdadeira perfeição cristã é
a imitação do caráter de Cristo, o que exige uma mudança de natureza, e não apenas de hábitos.

A Ilusão da Santidade Externa

O legalismo é atraente porque é mensurável. É fácil verificar se alguém está cumprindo a regra do
vestuário ou da frequência aos cultos. No entanto, é muito mais difícil medir o orgulho, a inveja ou a
falta de amor. A religião do "pode ou não pode" oferece uma falsa sensação de segurança e
superioridade: "eu não faço isso, logo sou santo".

Essa mentalidade cria uma cultura onde a aparência de piedade substitui o poder da piedade .
O indivíduo pode estar perfeitamente adequado às normas da sua denominação, mas interiormente
vazio de Deus. A proposta do Evangelho é o oposto: a liberdade de viver não sob o medo da
punição ou a busca por aprovação humana, mas sob a direção de um novo princípio de
vida que brota de dentro para fora . O foco deixa de ser a restrição do mal externo e passa a ser
a expansão do bem interno.

3. A Hipocrisia do Olhar: A Trave, o Cisco e a Cegueira Espiritual

Aprofundando a crítica sobre o julgamento alheio, o texto bíblico recorre a uma das imagens mais
hiperbólicas e ironicamente visuais do ensino de Jesus. Ele expõe a incoerência ridícula de tentar
realizar uma "cirurgia moral" delicada no olho do próximo enquanto se sofre de uma obstrução
visual massiva.

"E por que atentas tu no argueiro que está no olho de teu irmão, e não reparas na trave que está
no teu próprio olho? Ou como podes dizer a teu irmão: Irmão, deixa-me tirar o argueiro que está
no teu olho, não atentando tu mesmo na trave que está no teu olho? Hipócrita, tira primeiro a
trave do teu olho, e então verás bem para tirar o argueiro que está no olho de teu irmão." (Lucas
6:41-42)

A Anatomia da Hipocrisia

O contraste entre o "argueiro" (ou cisco, uma pequena partícula de pó ou palha) e a "trave" (uma
viga de sustentação de telhado) é intencionalmente absurdo. Jesus utiliza o humor para denunciar a
tragédia da hipocrisia. O hipócrita é aquele que possui uma visão microscópica para as falhas
alheias, mas é completamente cego para suas próprias falhas macroscópicas.

A palavra grega usada para "hipócrita" originou-se no teatro, referindo-se a um ator que usava uma
máscara para interpretar um personagem. No contexto espiritual, o hipócrita é aquele que encena
uma santidade corretiva. Ele se aproxima do irmão com ares de "cirurgião espiritual", oferecendo
ajuda para remover um pequeno defeito, enquanto sua própria vida está comprometida por pecados
estruturais — muitas vezes o próprio pecado da arrogância, da falta de amor ou do julgamento
temerário.

A trave não é apenas um pecado qualquer; é a atitude fundamental que impede a visão clara. Pode
ser o orgulho religioso, a amargura não resolvida ou a justiça própria. Enquanto essa viga estiver
presente, qualquer tentativa de ajudar o outro resultará em dano, pois um "olho obstruído" não tem
a precisão necessária para lidar com a delicadeza da alma alheia.

Página 3/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A Ordem Correta da Correção

É crucial notar que o texto não proíbe a correção fraterna ou o auxílio mútuo na luta contra o
pecado. O ensino não diz "nunca tire o cisco do olho do seu irmão". Ele estabelece umaordem de
prioridade: "tira primeiro a trave do teu olho".

O processo de santificação deve começar sempre pelo autoexame. A verdadeira lucidez espiritual (o
"ver bem") só é alcançada após o doloroso processo de autocrítica e arrependimento pessoal.
Somente quando lidamos seriamente com nossas próprias misérias é que adquirimos a humildade e
a mansidão necessárias para ajudar o próximo.

Quem removeu uma trave do próprio olho sabe o quanto dói e o quanto é difícil enxergar. Por isso,
ao se aproximar para tirar o cisco do olho do irmão, o fará com mãos trêmulas de compaixão, e não
com dedos rígidos de acusação. A remoção da trave transforma o juiz em um médico ferido, alguém
que cura não porque é superior, mas porque conhece o caminho da cura.

Portanto, a ética do Reino exige que o nosso olhar crítico seja, antes de tudo, um olhar para o
espelho, e não uma lupa sobre a vida alheia.

4. Frutos e Raízes: A Transformação de Dentro para Fora como
Prova de Vida

A conclusão lógica do ensino sobre julgamento e hipocrisia é a revelação de que a verdadeira
natureza de uma pessoa não pode ser ocultada indefinidamente. Jesus utiliza uma ilustração
botânica simples, mas profunda, para explicar a relação inseparável entre o "ser" e o "fazer". A ética
cristã não é uma questão de performance externa, mas de essência vital.

"Porque não há árvore boa que dê mau fruto nem tampouco árvore má que dê bom fruto. Porque
cada árvore se conhece pelo seu próprio fruto; pois não se colhem figos dos espinheiros, nem se
vindimam uvas dos abrolhos." (Lucas 6:43-44)

A Natureza Determina o Comportamento

A metáfora da árvore e do fruto estabelece um princípio fundamental: a qualidade da produção
depende inteiramente da qualidade da fonte. É impossível que uma natureza corrompida produza
consistentemente obras de justiça genuína. Da mesma forma, uma natureza regenerada e saudável
não produzirá, como hábito de vida, obras de perversidade.

Muitas vezes, a religiosidade tenta inverter essa ordem. Tenta-se produzir "frutos bons"
(comportamentos aceitáveis, linguagem piedosa, rituais cumpridos) através do esforço humano e da
disciplina rígida, sem que haja uma transformação na "raiz" (o coração). Isso é equivalente a
amarrar laranjas em um espinheiro; pode enganar à distância por um breve momento, mas não há
vida fluindo, e logo o artifício se desfaz.

Se a vida de alguém é caracterizada por "espinhos" — agressividade, maledicência, inveja e
discórdia — isso é um indicativo diagnóstico de sua natureza espiritual. Não se trata apenas de
"erros pontuais", mas de uma incompatibilidade de essência. Quem planta espinhos não pode
esperar colher uvas.

O Tesouro do Coração e a Revelação pela Fala

Jesus aprofunda a análise movendo-se da metáfora agrícola para a anatomia humana, localizando o
centro de controle da vida no "coração" (no pensamento hebraico, o centro do intelecto, vontade e

Página 4/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

emoções).

"O homem bom, do bom tesouro do seu coração tira o bem, e o homem mau, do mau tesouro do
seu coração tira o mal, porque da abundância do seu coração fala a boca." (Lucas 6:45)

O coração é descrito como um depósito, um tesouro. O que acumulamos interiormente — nossos
valores, pensamentos secretos, desejos e intenções — inevitavelmente transbordará. A "boca" atua
como a válvula de escape desse reservatório.

A fala é o teste de tornassol da espiritualidade. Um indivíduo pode manter uma aparência de
santidade em suas vestes ou rituais, mas suas palavras — especialmente em momentos de pressão,
irritação ou descuido — revelarão o que realmente habita seu interior. Palavras de crítica, mentira e
destruição vêm de um depósito interno de maldade. Palavras de graça, verdade e edificação vêm de
um depósito interno renovado.

Portanto, a mudança proposta pelo Evangelho é radical: não basta polir a casca ou podar os galhos
visíveis. É necessária uma intervenção na raiz, uma renovação do tesouro do coração. Somente
quando o interior é transformado pela graça é que o fruto externo flui de maneira natural e
autêntica, não como uma obrigação legalista, mas como uma consequência inevitável de uma nova
vida.

5. A Comunidade Terapêutica: Misericórdia e Graça nas
Relações Humanas

A aplicação prática de todos os princípios ensinados no sermão da planície — o não-julgamento, a
correção do olhar, a integridade interior — culmina na formação de um novo tipo de comunidade. A
Igreja, ou o corpo de discípulos, não é chamada para ser um tribunal onde sentenças são proferidas,
mas uma comunidade terapêutica onde a cura é facilitada.

Do Tribunal para o Hospital

A mentalidade religiosa predominante tende a transformar as congregações em cortes de justiça,
onde cada membro atua como um fiscal da vida alheia. Nesse ambiente, o medo impera: ninguém
ousa confessar suas fraquezas, pois sabe que a confissão será usada como prova de acusação, e não
como diagnóstico para tratamento. O resultado é uma comunidade de máscaras, onde todos fingem
estar saudáveis enquanto adoecem interiormente.

A proposta do Reino inverte essa lógica. Ao remover a "trave" do próprio olho — isto é, ao
reconhecer a própria falibilidade e necessidade de graça —, o indivíduo torna-se apto a auxiliar o
outro. A comunidade cristã deve funcionar como um hospital de campanha. Em um hospital, a
doença não é negada, mas é tratada com o objetivo de restauração, não de punição.

Quando Paulo escreve aos Gálatas, ele ecoa o ensino de Cristo sobre como lidar com as falhas
alheias:

"Irmãos, se algum homem chegar a ser surpreendido nalguma ofensa, vós, que sois espirituais,
encaminhai o tal com espírito de mansidão; olhando por ti mesmo, para que não sejas também
tentado." (Gálatas 6:1)

A palavra "encaminhai" (ou restaurai) é um termo usado para remendar redes de pesca ou colocar

Página 5/6

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

um osso deslocado no lugar. É um processo que exige firmeza, mas também extrema delicadeza
para não causar mais dor. Isso só é possível quando há "espírito de mansidão", fruto de quem já
lidou com suas próprias traves.

A Renovação da Mente e a Morte do Ego

Para sustentar esse nível de misericórdia, é necessária uma transformação profunda na maneira de
pensar e existir. O ego humano, naturalmente inclinado à autodefesa e ao julgamento do outro para
se sentir superior, precisa ser deslocado do centro.

"Já estou crucificado com Cristo; e vivo, não mais eu, mas Cristo vive em mim..." (Gálatas 2:20)

A capacidade de não julgar e de perdoar brota desta realidade: quando o "eu" morre, a necessidade
de ter razão ou de condenar o próximo morre junto. O cristão passa a enxergar o outro não através
das lentes da lei fria, mas através dos olhos de Cristo.

Essa mudança de perspectiva é o que o apóstolo Paulo chama de "renovação da mente" (Romanos
12:2). Não é uma conformidade com os padrões punitivos deste século, mas uma metamorfose que
nos capacita a experimentar a vontade de Deus. Uma mente renovada entende que a misericórdia
triunfa sobre o juízo e que a prova final de uma vida transformada não é a rigidez doutrinária, mas a
capacidade de amar, acolher e restaurar o caído.

Assim, o Reino da Misericórdia se estabelece não pela imposição de regras externas, mas pela
formação de homens e mulheres que, conscientes de suas próprias fraquezas e da imensa graça que
receberam, decidem estender essa mesma graça ao seu próximo, criando um ciclo virtuoso de cura
e vida.

17 - Um Reino de misericórdia - Zé Bruno - Meu Caro
Amigo. https://www.youtube.com/live/EPyxx_8L1Dc

Documento gerado em 04/02/2026 02:43:47 via BeHOLD

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Página 6/6

BeH
OLD

https://www.youtube.com/live/EPyxx_8L1Dc
http://www.tcpdf.org

