
BeHOLD - Plataforma de Estudos

1. Soteriologia na História: A Evolução da Doutrina da
Salvação, das Heresias Primitivas aos Desafios do
Século XXI (Rm. 1:17; 1 Jo. 2:20)
Autor: Diego Vieira Dias | Grupo: Teologia e Pregações | Data: 11/01/2026 19:06

O Início da Teologia Cristã: O Combate ao Gnosticismo e a
Controvérsia Pelagiana

A Soteriologia, definida como a doutrina da salvação, não é apenas um ramo abstrato da teologia
sistemática; ela é o motor que impulsionou os principais movimentos e debates ao longo da história
do Cristianismo. Desde os primeiros séculos, a forma como a igreja compreende a redenção moldou
suas práticas, sua liturgia e suas divisões. Para entender a fé cristã contemporânea, é imprescindível
revisitar os conflitos iniciais que estabeleceram as bases da ortodoxia, especificamente o combate
ao Gnosticismo e o debate entre Agostinho e Pelágio.

O Desafio Gnóstico e a Suficiência do Evangelho

Já nos séculos II e III, a igreja primitiva enfrentou uma ameaça teológica significativa conhecida
como Gnosticismo. Derivado da palavra grega gnosis (conhecimento), este movimento sustentava
que a salvação era obtida através de um conhecimento secreto e esotérico , acessível
apenas a um grupo seleto de "iniciados". Para os gnósticos, o mundo material era intrinsecamente
mau, e a redenção consistia em escapar da matéria através dessa iluminação espiritual oculta.

Esta visão colidia frontalmente com a mensagem apostólica. Os autores do Novo Testamento,
cientes dessas influências (ou de um proto-gnosticismo), enfatizaram a natureza pública, histórica e
física da encarnação de Cristo. O Apóstolo João, por exemplo, combateu a ideia de um "segredo
espiritual" inacessível ao afirmar a materialidade de Jesus:

"O que era desde o princípio, o que ouvimos, o que vimos com os nossos olhos, o que temos
contemplado e as nossas mãos tocaram da Palavra da vida [...] o que vimos e ouvimos, isso vos
anunciamos." (1 João 1:1-3)

João reforça que não há segredos ocultos necessários para a salvação . O Evangelho é
transparente e aqueles que creem já possuem o conhecimento necessário, como ele reitera:

"E vós tendes a unção do Santo, e sabeis tudo. Não vos escrevi porque não soubésseis a verdade,
mas porque a sabeis, e porque nenhuma mentira vem da verdade." (1 João 2:20-21)

Historicamente, um dos maiores defensores da fé contra essa heresia foi Irineu de Lyon. Em sua
obra seminal, Contra as Heresias (Livro III), Irineu argumentou que os apóstolos possuíam o
"conhecimento perfeito" após serem revestidos pelo Espírito Santo e que esse conhecimento foi
integralmente transmitido nas Escrituras. Ele defendeu que o Evangelho pregado publicamente é a
"coluna e fundamento da fé", rejeitando a arrogância dos que alegavam possuir uma sabedoria
superior à dos apóstolos. A conclusão patrística foi clara:quem conhece o Evangelho conhece o
suficiente para a salvação.

Página 1/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A Graça versus o Livre-Arbítrio: Agostinho e Pelágio

Avançando para o século V, o foco do debate soteriológico deslocou-se do "conhecimento"
para a "natureza humana" e a "capacidade de obedecer". O monge britânico Pelágio começou a
ensinar que o ser humano nasce neutro, sem a mácula do Pecado Original . Segundo sua
teologia:

O pecado de Adão afetou apenas a ele mesmo, não a humanidade.
Todo ser humano nasce com a capacidade plena de não pecar.
O pecado ocorre por imitação, e não por uma natureza corrompida.
Jesus Cristo veio ao mundo principalmente como um exemplo moral de obediência perfeita.

A consequência lógica do pelagianismo era a possibilidade de salvação pelas obras: se o
homem é capaz de escolher o bem por suas próprias forças, ele pode, teoricamente,
alcançar a justiça divina sem a necessidade de uma intervenção sobrenatural da graça
para transformar sua natureza.

Em resposta, levantou-se Agostinho de Hipona, cuja defesa da graça moldaria a teologia ocidental
por milênios. Agostinho argumentava que a humanidade foi radicalmente corrompida pela
Queda. O ser humano não é apenas alguém que comete pecados, mas alguém que é, por natureza,
pecador e incapaz de buscar a Deus por mérito próprio.

Para Agostinho, a salvação é inteiramente um ato da Graça Divina:

É um favor imerecido de Deus.
Não depende dos esforços ou méritos humanos.
É necessária para libertar a vontade humana, que é escrava do pecado.

Este confronto estabeleceu um pilar fundamental da ortodoxia cristã: a salvação não é uma
conquista humana baseada na imitação moral de Jesus, mas uma obra de resgate divino, onde Deus
recebe toda a glória. Enquanto Pelágio exaltava a capacidade humana, Agostinho exaltava a
soberania da graça, um tema que retornaria com força total durante a Reforma Protestante.

A Idade Média e o Sistema Sacramental: Penitências, Purgatório
e Indulgências

Após os debates iniciais sobre a natureza da graça, a soteriologia cristã adentrou um longo período
de desenvolvimento e institucionalização durante a Idade Média (do século VI ao XV). Neste
período, a igreja não negou a necessidade da graça divina defendida por Agostinho, mas
desenvolveu uma teologia específica sobre como essa graça alcançaria o pecador. Consolidou-se o
entendimento de que a graça de Deus é mediada através dos Sacramentos.

O Monopólio da Salvação e a Teologia Sacramental

A eclesiologia medieval fortaleceu-se sob a premissa de que a igreja era a despenseira da graça.
Baseando-se em um pensamento que remontava a Cipriano de Cartago (século III), a instituição
religiosa adotou a máxima:

"Fora da igreja não há salvação."

A lógica por trás dessa afirmação era sacramental: se a salvação depende da graça, e a graça é
transmitida exclusivamente pelos sacramentos (Batismo, Eucaristia, Penitência, Crisma, Ordenação,
Matrimônio e Extrema Unção), e somente a igreja institucional possui autoridade para ministrar

Página 2/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

esses sacramentos, logo, a salvação só poderia ser encontrada dentro da igreja visível.

Isso gerou uma centralização de poder, onde o clero detinha as "chaves" do Reino dos Céus.O
Batismo lavava o pecado original, mas a grande questão teológica da época era: como lidar
com os pecados cometidos após o batismo?

O Sistema de Penitência e o Purgatório

Para resolver o problema dos pecados pós-batismais, desenvolveu-se o sacramento da Penitência. O
fiel confessava seus pecados e recebia a absolvição, mas ainda precisava lidar com a "dívida"
temporal daquela falta. Para isso, eram exigidas obras de satisfação ou penitências, que incluíam
orações, jejuns, vigílias, peregrinações e doações financeiras. A ideia era que o esforço humano,
impulsionado pela graça, era necessário para purificar a alma.

Contudo, surgia uma inquietude: o que aconteceria se um cristão morresse perdoado, mas
sem ter cumprido penitência suficiente para pagar por todas as suas falhas?

Sob a influência de teólogos como Gregório Magno, solidificou-se a doutrina do Purgatório. Este
seria um estado intermediário onde as almas salvas, porém ainda com dívidas de penitência,
passariam por um fogo purificador. Elas permaneceriam ali sofrendo temporariamente até que a
pena de seus pecados fosse totalmente quitada, permitindo sua entrada no Céu.

O Tesouro dos Méritos e as Indulgências

Dentro dessa contabilidade espiritual, surgiu o conceito do "Tesouro dos Méritos" ou "Tesouro
da Igreja". A teologia medieval ensinava que Cristo, a Virgem Maria e os grandes Santos
acumularam méritos sobejos. Os santos eram considerados tão piedosos que suas boas obras
excediam o necessário para sua própria salvação (obras de supererrogação).

A Igreja, portanto, administrava esse "banco espiritual".O Papa tinha a autoridade de transferir
o crédito dos méritos de um santo para cobrir o débito de um pecador comum . Essa
transferência de mérito recebia o nome de Indulgência.

Inicialmente, as indulgências eram concedidas mediante atos piedosos. No entanto, com o passar do
tempo, especialmente próximo ao século XVI, o sistema sofreu uma grave distorção.Para financiar
grandes projetos eclesiásticos, como a construção da Basílica de São Pedro no Vaticano,
a concessão de indulgências foi atrelada a doações monetárias.

Pregadores percorriam cidades prometendo que, mediante o pagamento de uma oferta, a alma de
um ente querido poderia ser libertada instantaneamente do Purgatório. A salvação e o perdão
divino, outrora vistos como dons da graça ou frutos de arrependimento profundo, passaram a ser
comercializados, criando um ambiente de corrupção moral e teológica que clamava por reforma.

A Reforma Protestante e a Sistematização da Fé: Lutero e
Calvino

No início do século XVI, a tensão gerada pela comercialização da fé atingiu seu ponto de ruptura. O
sistema de indulgências, que havia transformado o perdão divino em uma transação financeira para
custear obras como a Basílica de São Pedro, encontrou uma oposição teológica vigorosa na figura de
Martinho Lutero. Este momento marcou uma mudança de paradigma na soteriologia: o retorno às
Escrituras e a centralidade da fé.

O Resgate da Justificação pela Fé

Lutero, um monge agostiniano, atormentado pela própria consciência e pela insuficiência das
penitências para lhe dar paz, encontrou a resposta ao estudar a Carta aos Romanos. A leitura de

Página 3/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Romanos 1:17 transformou sua compreensão:

"Nele se descobre a justiça de Deus de fé em fé, como está escrito: O justo viverá da fé."

Ele compreendeu que a justiça de Deus não é algo que o homem conquista pagando ou
fazendo obras, mas um dom que se recebe pela fé . O pecador é justificado não porque se
tornou moralmente perfeito ou porque pagou sua dívida no "banco da igreja", mas porqueCristo
pagou essa dívida na cruz.

As 95 Teses: O Verdadeiro Tesouro da Igreja

Em 31 de outubro de 1517, Lutero publicou suas 95 Teses na porta da igreja de
Wittenberg. O documento não era apenas um protesto contra a corrupção financeira, mas um
tratado teológico sobre a natureza do arrependimento.

Lutero argumentou que a verdadeira penitência bíblica é o arrependimento interno — uma
mudança de mente e coração — e não o pagamento de taxas. Ele contrastou agudamente o
"tesouro das indulgências" com o verdadeiro tesouro da Igreja:

"O verdadeiro tesouro da Igreja é o santíssimo Evangelho da glória e da graça de Deus." (Tese 62)

"Os tesouros das indulgências, porém, são as redes com que hoje se apanham as riquezas dos
homens." (Tese 66)

A crítica de Lutero expôs a inversão de valores: enquanto o Evangelho buscava "pescar"
homens (ricos ou pobres) para a salvação, as indulgências buscavam "pescar" a riqueza
dos homens. Ele também questionou a autoridade papal sobre o Purgatório com uma lógica
devastadora: se o Papa possui o poder de libertar almas do Purgatório mediante pagamento, por que
não as liberta a todas de uma só vez, movido pela santíssima caridade, e de graça? (Tese 82).

A Sistematização de João Calvino

Enquanto Lutero foi o estopim da Reforma, escrevendo de forma apaixonada e reativa contra os
abusos de sua época, coube a João Calvino a tarefa de organizar a teologia protestante de forma
sistemática.

Atuando principalmente na Suíça, Calvino aprofundou as implicações da doutrina da "Salvação pela
Graça". Se a salvação é inteiramente gratuita e o homem é morto em seus delitos, incapaz
de escolher a Deus por conta própria, então a iniciativa da salvação deve partir
unicamente de Deus.

Dessa premissa, Calvino desenvolveu a doutrina da Eleição Divina e da Predestinação. Ele
concluiu que Deus, em Sua soberania, escolhe unilateralmente quem será salvo, sem consultar
méritos humanos ou previsões de fé futura. A salvação, na visão calvinista, é uma decisão soberana
de Deus de resgatar alguns da condenação universal a que toda a humanidade estaria destinada.

A Reação Católica: O Concílio de Trento

Página 4/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A ruptura foi definitiva. Em resposta, a Igreja Católica convocou o Concílio de Trento (1545-1563),
iniciando a Contrarreforma. O Concílio reafirmou a validade dos sacramentos e a necessidade
das obras para a justificação , oficializou os livros apócrifos (deuterocanônicos) e condenou as
doutrinas protestantes. Embora a venda escandalosa de indulgências tenha sido proibida, o
conceito teológico de indulgência por meio de atos piedosos permaneceu.

Assim, o Cristianismo Ocidental dividiu-se em duas grandes vertentes soteriológicas: a Católica,
mantendo a sinergia entre graça, sacramentos e obras; e a Protestante, fundamentada na"Sola
Fide" (Somente a Fé) e "Sola Gratia" (Somente a Graça).

O Embate Teológico do Século XVII: Os Cinco Pontos do
Calvinismo e do Arminianismo

Após a Reforma Protestante, as divergências sobre a aplicação da soberania de Deus e a
responsabilidade humana não cessaram. No século XVII, o debate se intensificou, resultando na
sistematização das duas correntes teológicas que dominam o protestantismo até hoje: o Calvinismo
e o Arminianismo.

O Calvinismo e a TULIP

A teologia de João Calvino foi organizada posteriormente por seus seguidores (notadamente no
Sínodo de Dort) em cinco pontos fundamentais, conhecidos pelo acróstico em inglês TULIP. Esta
sistematização enfatiza a soberania absoluta de Deus na salvação:

1. Depravação Total (Total Depravity): A humanidade foi tão corrompida pelo pecado que
ninguém é capaz de buscar a Deus ou crer por conta própria. O livre-arbítrio para o bem
espiritual está morto.

2. Eleição Incondicional (Unconditional Election): Deus escolheu, antes da fundação do
mundo, quem seria salvo e quem seria condenado. Essa escolha é soberana e não depende
de nenhuma previsão de fé ou obras do indivíduo.

3. Expiação Limitada (Limited Atonement): Jesus Cristo morreu na cruz apenas pelos
eleitos. Seu sacrifício foi suficiente para todos, mas eficaz apenas para os escolhidos.

4. Graça Irresistível (Irresistible Grace): O chamado de Deus para a salvação é eficaz.
Quando o Espírito Santo chama um eleito, essa pessoa não pode resistir; ela inevitavelmente
se converterá.

5. Perseverança dos Santos (Perseverance of the Saints): Aqueles que foram
legitimamente escolhidos e chamados por Deus nunca perderão a salvação. Eles
perseverarão na fé até o fim ("uma vez salvo, salvo para sempre").

A Resposta Arminiana

Jacó Armínio, um teólogo holandês, contestou as conclusões calvinistas, argumentando que elas
transformavam Deus no autor do pecado e anulavam a responsabilidade humana. Armínio e seus
seguidores (os Remonstrantes) propuseram uma visão alternativa, onde a soberania de Deus não
elimina a liberdade humana:

1. Depravação Total: Neste ponto, arminianos concordam com calvinistas. O homem nasce
pecador e incapaz de salvar-se sozinho. Contudo, a solução proposta difere.

2. Eleição Condicional: Deus escolheu salvar aqueles que creem em Cristo. A eleição é
baseada na presciência de Deus sobre quem responderá positivamente ao Evangelho
através da fé.

3. Expiação Ilimitada (Universal): Jesus morreu por toda a humanidade, não apenas por um
grupo seleto. A salvação está disponível a todos, embora só se torne eficaz para quem crê.

4. Graça Preveniente e Resistível: Armínio introduziu o conceito de Graça Preveniente —
uma graça que precede a salvação e atua sobre todos os homens, restaurando o livre-arbítrio
e permitindo que o pecador aceite ou rejeite o Evangelho. A graça é essencial, mas pode ser

Página 5/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

resistida pelo homem.
5. Segurança em Cristo (Possibilidade de Apostasia): Enquanto o crente permanece em

Cristo, ele está seguro. No entanto, o Arminianismo clássico admite a possibilidade de o
cristão abandonar a fé, deixar de perseverar e, consequentemente, perder a salvação
(apostasia), como sugerido em passagens como Hebreus 6:4-6.

Este debate definiu o panorama evangélico moderno: de um lado, a ênfase na segurança e na
escolha soberana de Deus; do outro, a ênfase na responsabilidade humana e na universalidade do
amor divino.

Do Pietismo ao Neopentecostalismo: A Busca pela Santidade,
Poder e Prosperidade

Entre os séculos XVII e XX, a soteriologia protestante passou por novas transformações. Se a
Reforma focou na ortodoxia (doutrina correta), os movimentos subsequentes focaram na ortopraxia
(prática correta) e na experiência espiritual. Surgiu uma reação ao intelectualismo frio, buscando
uma vivência mais profunda da salvação.

A Ênfase na Vida Piedosa: Puritanos e Pietistas

Inicialmente, grupos como os Puritanos (na Inglaterra) e os Pietistas (na Alemanha) defenderam
que a salvação não poderia ser apenas uma concordância intelectual com dogmas. Eles enfatizavam
a necessidade de uma conversão real, evidenciada por uma mudança drástica de comportamento.

Puritanos: De teologia calvinista, pregavam que os eleitos de Deus deveriam viver uma
vida de santidade rigorosa, moralidade e integridade.
Pietistas: Buscavam uma fé viva, "do coração", onde a prova da salvação eram os frutos de
arrependimento e a ética cristã no dia a dia.

O Metodismo e a Segunda Bênção

Desses movimentos nasceu o Metodismo, liderado por John Wesley no século XVIII. Wesley, de
linha arminiana, introduziu uma distinção soteriológica importante. Ele ensinava que a vida cristã
possuía etapas de graça:

1. Justificação (1ª Bênção): O perdão dos pecados recebido na conversão.
2. Santificação (2ª Bênção): Uma experiência posterior de "perfeição cristã", onde o crente

busca uma vida santa e consagrada.

O termo "metodista" advém justamente da disciplina metódica (horas certas para orar, ler a Bíblia e
jejuar) com a qual buscavam essa santificação plena.

O Surgimento do Pentecostalismo: A Terceira Bênção

No final do século XIX e início do século XX, grupos dissidentes do movimento de santidade
começaram a buscar algo além da justificação e da santificação: eles almejavam o revestimento de
poder.

Surgia a ideia de uma "Terceira Bênção": o Batismo no Espírito Santo. Teólogos como Charles
Parham foram fundamentais ao associar essa experiência a um sinal físico específico: ofalar em
línguas (glossolalia).

Nascia assim o Pentecostalismo. A soteriologia pentecostal entende que a salvação completa
envolve ser perdoado (justificado), viver em santidade e ser revestido de poder sobrenatural para
testemunhar. Denominações como a Assembleia de Deus propagaram essa visão, enfatizando a
atualidade dos dons espirituais.

Página 6/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

O Neopentecostalismo e a Teologia da Prosperidade

Mais tarde, no século XX, o movimento pentecostal desdobrou-se no Neopentecostalismo. Aqui, a
compreensão dos benefícios da salvação foi ampliada para incluir a esfera material e física de forma
imediata.

A lógica neopentecostal é que o sacrifício de Cristo não apenas garante a vida eterna, mas restaura
o ser humano integralmente "aqui e agora". Isso inclui:

Saúde Perfeita: A cura divina como direito adquirido na expiação.
Prosperidade Financeira: A superação da pobreza como prova da bênção de Deus.

Igrejas como a Universal do Reino de Deus e a Igreja da Graça exemplificam essa vertente, onde a
salvação é frequentemente apresentada como uma solução completa para os problemas da alma, do
corpo e do bolso.

Desafios Atuais e Aplicação Prática: Pluralismo, Progressismo e
a Essência do Evangelismo

Chegando ao século XXI, a soteriologia cristã enfrenta desafios inéditos. Se no passado os debates
giravam em torno da mecânica da salvação (graça versus obras, eleição versus livre-arbítrio), hoje o
próprio conceito de "necessidade de salvação" e a exclusividade de Cristo são questionados.

O Pluralismo e o Relativismo Religioso

A sociedade contemporânea é marcada pelo pluralismo religioso. A ideia de que existe apenas um
caminho para Deus é frequentemente vista como intolerante ou antiquada. O "espírito da época"
(Zeitgeist) favorece o relativismo, onde a verdade é subjetiva e todas as religiões são consideradas
caminhos válidos e iguais para o divino.

Neste cenário, a doutrina soteriológica ortodoxa — que afirma a exclusividade de Cristo como único
mediador (1 Tm. 2:5) — torna-se um ponto de fricção cultural. O desafio da igreja atual é manter a
firmeza doutrinária sem perder a capacidade de dialogar com uma cultura que valoriza a inclusão
acima da verdade absoluta.

O Cristianismo Progressista e a Pauta Social

Outro fenômeno recente é o crescimento do Cristianismo Progressista, que muitas vezes revisita
conceitos da Teologia da Libertação (popular na década de 1960). Para esta vertente, a salvação
deixa de ser focada na redenção da alma do pecado e do inferno, passando a ser interpretada
primariamente como inclusão social.

Nesta perspectiva, os "pecados" a serem combatidos são estruturais: a desigualdade, o racismo, a
miséria e a discriminação. A missão salvífica da igreja é reorientada para a justiça social e a
melhoria da vida terrena. Embora a assistência aos pobres seja um dever cristão bíblico, a teologia
ortodoxa alerta para o perigo de reduzir o Evangelho a uma agenda humanitária, esquecendo-se da
necessidade de arrependimento, fé e regeneração espiritual.

A Prática da Fé: Diferenciando Evangelismo de Discipulado

Diante de tantas correntes teológicas e da complexidade doutrinária acumulada em 2000 anos,
surge uma questão prática: como comunicar a salvação hoje? É crucial distinguir dois momentos: o
Evangelismo e o Discipulado.

1. Evangelismo (A Abordagem Inicial): Não exige que o não-crente compreenda
imediatamente toda a teologia sistemática. A abordagem deve ser adaptada à necessidade

Página 7/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

do indivíduo, assim como Jesus fez.

Para Nicodemus, um teólogo, Jesus falou de "nascer de novo" (teologia profunda).
Para a Mulher Samaritana, uma excluída social, Ele ofereceu "água viva" (satisfação
existencial).
O objetivo é apresentar Cristo como a resposta para a sede da alma, seja ela qual for.

2. Discipulado (O Ensino Contínuo): Após a conversão, entra o ensino aprofundado. É no
discipulado que se explicam conceitos como expiação, justificação, santidade e doutrina. É o
momento de fundamentar a fé para que o cristão não seja levado por qualquer vento de
doutrina.

Conclusão: Identidade e Unidade

A história da soteriologia — de Agostinho a Lutero, de Calvino a Wesley, e chegando aos dias de hoje
— nos ensina que a compreensão da salvação é vital para a saúde da igreja.

Vivemos em um tempo onde é necessário ter identidade teológica. O cristão deve saber em que
crê, entender a tradição de sua comunidade (seja ela Reformada, Pentecostal ou Tradicional) e, ao
mesmo tempo, ter maturidade para distinguir o essencial do secundário. Em questões centrais da
salvação, deve haver unidade; nas secundárias, liberdade; e em todas, a caridade.

A soteriologia não é apenas um estudo sobre o passado; é a bússola que orienta a igreja a pregar a
verdadeira mensagem de esperança em um mundo confuso e carente de redenção.

Iury Rangel. Sistemática: Soteriologia - Aula 1 (06/02/25) .
https://youtu.be/qY4xUhedPR0?list=PLPzTWfHlWljp7O0unbqcuHiXmX19NqHiL

Documento gerado em 04/02/2026 02:43:42 via BeHOLD

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Página 8/8

BeH
OLD

https://youtu.be/qY4xUhedPR0?list=PLPzTWfHlWljp7O0unbqcuHiXmX19NqHiL
http://www.tcpdf.org

