
BeHOLD - Plataforma de Estudos

2. A Construção da Personalidade e o Sentido da Vida:
O Exercício do Necrológio como Ferramenta Filosófica
Autor: Diego Vieira Dias | Grupo: Desenvolvimento Pessoal | Data: 08/12/2025 16:28

O Exercício do Necrológio: Visualizando a Forma Final da Vida

O ponto de partida para um exame filosófico profundo da própria existência reside em um exercício
prático, muitas vezes mal compreendido, mas de eficácia fundamental: a redação do próprio
necrológio. Este exercício não deve ser encarado como uma atividade mórbida ou depressiva, mas
sim como uma ferramenta de clarificação mental e espiritual. O objetivo central é projetar a imagem
do que se deseja ter sido após a morte, permitindo, assim, uma compreensão mais nítida de quem
se deve ser no presente.

Para que o exercício funcione, é imperativo seguir regras estritas de perspectiva. Não se trata de um
diário ou de uma projeção autobiográfica escrita na primeira pessoa. O texto deve ser redigido como
se fosse por uma terceira pessoa — um observador externo que conhecesse profundamente o
falecido e estivesse escrevendo a seu respeito logo após sua morte.

"Tel qu’en Lui-même enfin l’éternité le change." (Tal como em si mesmo, enfim, a eternidade o
transforma.)

— Stéphane Mallarmé

A citação de Mallarmé ilustra o cerne deste exercício. Enquanto estamos vivos, somos um fluxo
contínuo de mudanças, potencialidades e acidentes. A morte, simbolicamente, fecha esse ciclo e
confere à vida uma forma definitiva. A eternidade transforma o indivíduo naquilo que ele era
essencialmente. Ao tentar antecipar essa "forma fechada", o indivíduo consegue distinguir, em sua
própria trajetória, o que é acidental e passageiro daquilo que é estável e definitivo.

A Perspectiva do Observador e a Armadilha da Fama

Uma confusão comum ao realizar este exercício é imaginar que se trata de escrever um obituário
para um grande jornal, o que pressupõe que o indivíduo se tornou uma figura pública ou famosa.
Esta abordagem introduz um viés de vaidade que corrompe o propósito filosófico da atividade.

A fama é um acidente sociológico, não uma substância do caráter. É perfeitamente possível realizar
as mais altas ambições humanas e espirituais no mais completo anonimato. Um monge trapista, por
exemplo, pode atingir elevados graus de realização interior e santidade sem jamais ter seu nome
estampado em manchetes. Portanto, ao redigir o necrológio, deve-se imaginar que ele está sendo
escrito por alguém que compreendeu a verdadeira estatura moral e as realizações do indivíduo,
independentemente de sua notoriedade pública.

O foco deve recair sobre o legado real, o exemplo deixado e a forma final que a vida adquiriu. É o
confronto entre o que se sonha ser e como isso será visto de fora, sem as desculpas e as
justificativas internas que utilizamos cotidianamente para mascarar nossas falhas.

A Função da "Baliza" Existencial

A utilidade deste exercício transcende o momento da escrita; ele serve como uma baliza para toda a
vida consciente. A vida humana é uma equação complexa entre o que queremos ser, os

Página 1/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

instrumentos de que dispomos e os obstáculos que o mundo impõe.

Frequentemente, as circunstâncias em que vivemos, as pessoas que conhecemos e as
oportunidades que surgem não coincidem com os meios ideais para a realização de nossas ambições
mais altas. Há um descompasso constante. Sem uma imagem clara do objetivo final — a tal "forma
fechada" visualizada no necrológio —, o indivíduo corre o risco de se perder na multiplicidade das
situações.

"Uma grande vida é um sonho de juventude realizado na idade madura."

— Alfred de Vigny

Sem cristalizar esse sonho de juventude em um projeto operacional claro, ele tende a se dissolver. A
vida se torna uma sucessão de reações a estímulos externos, onde o indivíduo é moldado pelas
pressões do momento, em vez de moldar a si mesmo segundo sua vontade. O necrológio atua,
portanto, como o fator unificante. Ele é a referência fixa que permite negociar com as
circunstâncias adversas sem perder de vista a essência do que se pretende realizar.

Em suma, este exercício é um ato de sinceridade consigo mesmo. Feito corretamente, ele revela a
discrepância entre a vida que estamos levando e a vida que desejamos legar, forçando-nos a
assumir a responsabilidade de construir, no caos do cotidiano, a ordem da nossa verdadeira
personalidade.

O Fator Unificante versus a Dispersão das Circunstâncias

A vida humana configura-se, invariavelmente, como uma tensão constante entre a unidade e a
multiplicidade. De um lado, existe o "fator unificante": a imagem daquilo que o indivíduo deseja ser,
o seu objetivo central, a forma final vislumbrada no exercício do necrológio. Do outro lado, encontra-
se a "multiplicidade das situações": os eventos aleatórios, os encontros fortuitos, as crises, as
oportunidades e os obstáculos que o mundo apresenta diariamente.

A tragédia comum é que as circunstâncias em que vivemos raramente coincidem com os meios
ideais para a realização de nossas ambições mais elevadas. Pelo contrário, o ambiente externo
frequentemente atua como um fator dispersante, tendendo a dissolver o projeto de vida do
indivíduo em uma série de reações automáticas e fragmentadas.

O Sonho de Juventude e o Projeto Operacional

É comum que todos possuam "sonhos de juventude". No entanto, o simples ato de sonhar não
garante a realização. Se esse sonho não for traduzido, através de um esforço consciente, em um
projeto operacional, ele não resistirá ao atrito com a realidade. Sem a clareza desse projeto — que
atua como o eixo central da personalidade —, o indivíduo torna-se incapaz de realizar as
negociações exigidas pelas diferentes situações da vida. O sonho acaba por se apagar, diluído na
multiplicidade dos eventos cotidianos.

A batalha existencial resume-se, portanto, a este confronto: a capacidade do fator unificante (a
vontade consciente e o objetivo definido) de prevalecer sobre o fator dispersante (o caos das
circunstâncias).

O Exemplo de Viktor Frankl: Vitória através da Derrota

O exemplo máximo dessa dinâmica pode ser encontrado na vida e na obra do psiquiatra austríaco
Viktor Frankl. Dedicado a uma carreira médica e acadêmica, Frankl viu-se atirado na situação mais

Página 2/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

antagônica possível à sua vocação: um campo de concentração nazista.

Aparentemente, não haveria ambiente mais hostil para a realização de uma vida intelectual e
científica. Contudo, foi justamente essa circunstância extrema que forneceu a substância para a sua
obra fundamental. A pergunta que orientou seus estudos posteriores nasceu ali:"Por que algumas
pessoas, diante do sofrimento extremo, desabam moral e psicologicamente, enquanto
outras saem fortalecidas?"

Frankl transformou o obstáculo absoluto — a prisão e o sofrimento — na matéria-prima de sua
realização. Ele percebeu que, naqueles que resistiam, o fator unificante (o sentido da vida)
prevalecia sobre a dispersão e a destruição do ambiente. Este é um exemplo extremo de vitória
obtida "através" da derrota, onde os elementos antagônicos são integrados ao projeto de vida, em
vez de destruí-lo.

"A reabsorção da circunstância é o destino concreto do ser humano."

— José Ortega y Gasset

A Reabsorção da Circunstância

A frase de Ortega y Gasset, "Eu sou eu e minha circunstância", é frequentemente citada, mas sua
profundidade reside no conceito de reabsorção. O destino do homem não é apenas lutar contra o
mundo ou ignorá-lo, mas reabsorver a circunstância.

Isso significa aceitar que uma parte substancial da nossa vida não é escolhida por nós. Recebemos
de fora uma série de elementos: o local de nascimento, a época histórica, a herança genética e o
círculo social. O círculo de amigos, inclusive, é apontado frequentemente como um elemento
altamente corruptor e difícil de manejar, muitas vezes mais perigoso para a integridade do projeto
de vida do que um inimigo declarado.

A reabsorção implica pegar esses materiais heterogêneos e, muitas vezes, hostis, e integrá-los na
construção da personalidade. É o trabalho de um arquiteto que deve construir um edifício coeso
utilizando materiais que não escolheu e que, à primeira vista, parecem inadequados.

O indivíduo maduro não espera por circunstâncias favoráveis; ele entende que o mundo não foi
moldado para servi-lo. Ele utiliza a tensão entre o que deseja ser e o que o mundo lhe oferece para
forjar sua própria unidade. A "circunstância" deixa de ser apenas um cenário passivo e torna-se o
ingrediente ativo que, uma vez digerido e integrado, compõe a realidade do "eu".

A Herança Ancestral e a Integração da Personalidade

A "circunstância" que o indivíduo deve absorver não se resume apenas ao ambiente externo, à
sociedade ou à época histórica. Existe uma dimensão interna e, muitas vezes, desconhecida, que
compõe a materialidade do nosso ser: a herança hereditária. Nós não escolhemos nossos genes,
tampouco escolhemos os traços de temperamento e as inclinações que recebemos de nossos
antepassados.

Para a grande maioria das pessoas, a genealogia é um mistério. Mesmo que se conheça uma árvore
genealógica que remonte à Idade Média, o conhecimento resume-se geralmente a nomes e datas.
Ignora-se a biografia real, os dramas, os vícios e as virtudes dessas pessoas. No entanto, esses
elementos estão presentes na constituição biológica e psíquica do indivíduo atual.

Um exemplo ilustrativo é o de alguém que descobre vir de uma linhagem de ferreiros ou
consertadores de bicicletas. Embora não haja uma "memória" consciente dessas vidas, as

Página 3/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

tendências, habilidades ou limitações desses antepassados podem residir latentes na pessoa. São
elementos estranhos que habitam o "eu", partes de uma herança que não foram escolhidas pela
vontade consciente, mas que exercem pressão sobre ela.

O Peso dos Antepassados (Szondi)

O psiquiatra Leopold Szondi formulou uma ideia inquietante sobre essa dinâmica. Segundo ele, as
figuras dos nossos antepassados não são apenas memórias passivas; elas atuam como forças vivas
dentro de nós.

"Os nossos antepassados pesam diante de nós, exigindo que nós repitamos os seus destinos."

— Leopold Szondi (Conceito de Análise do Destino)

Esta frase sugere que existe uma galeria de personagens internos sugerindo comportamentos,
caminhos e repetições. Muitas vezes, esses impulsos são contraditórios entre si e antagônicos ao
projeto de vida consciente que o indivíduo traçou para si mesmo. Quanto mais trágico ou difícil foi o
destino de um antepassado, mais forte pode ser a pulsão inconsciente para repeti-lo, como se
houvesse uma exigência de reviver aquela história.

O indivíduo, portanto, não é uma tábula rasa. Ele é um campo de batalha onde vozes ancestrais
sugerem desejos, ambições, sonhos e impulsos que ele percebe como seus, mas que, na verdade,
são a manifestação dessa multiplicidade herdada.

A Personalidade como Conquista

A tarefa filosófica e existencial, neste cenário, é a de gestão e integração. Se o indivíduo não
assumir o controle, ele será fragmentado por essas forças internas contraditórias. A personalidade
verdadeira não é um dado de nascença, mas uma conquista.

"A maior das delícias que o ser humano experimenta é a personalidade."

— Johann Wolfgang von Goethe

Goethe refere-se aqui à personalidade não como um traço de caráter pitoresco, mas como a
capacidade de manter-se uno e fiel ao seu próprio projeto no meio de elementos heterogêneos.

A construção da vida pode ser comparada à obra de um arquiteto que precisa edificar uma casa
utilizando materiais que não escolheu. A diferença crucial é que, na arquitetura da vida, esses
"tijolos" e "vigas" (os traços hereditários e as circunstâncias) não são inertes; eles têm vontade
própria, "falam" e tentam impor sua direção.

A "reabsorção da circunstância" proposta por Ortega y Gasset aplica-se aqui com força total. O
destino concreto do ser humano é pegar essa herança — que pode parecer um obstáculo ou um
conjunto de elementos antagônicos — e negociar com ela. Não se trata de negar a herança, o que
seria impossível, mas de adaptá-la, manejá-la e integrá-la dialeticamente na unidade do trajeto
percorrido.

O exercício do necrológio, mencionado anteriormente, serve precisamente para fixar o ponto de
chegada desejado, permitindo que o indivíduo arbitre sobre essas vozes internas e decida quais
delas servirão ao seu propósito final e quais devem ser domadas ou descartadas. A personalidade é

Página 4/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

o resultado vitorioso dessa integração entre o que herdamos e o que escolhemos ser.

A Filosofia como Prática Existencial e a Busca pela Verdade

A filosofia, em sua essência, não é apenas uma disciplina acadêmica ou um conjunto de
conhecimentos teóricos acumulados ao longo dos séculos. Diferente de áreas como a biologia, onde
é possível assimilar as conclusões sem refazer todo o percurso investigativo dos cientistas, a filosofia
exige uma apropriação pessoal e uma prática contínua. Ela não se resume a aprender a história das
ideias, mas a reencenar, na própria consciência, o drama da busca pela verdade.

Embora a institucionalização acadêmica da filosofia tenha tido momentos de utilidade histórica —
como na fundação das universidades medievais, no idealismo alemão ou na Viena do início do século
XX —, ela corre o risco constante de se tornar estéril se desvinculada da vida real. A filosofia
verdadeira nasce da necessidade de compreender a própria existência e o mundo ao redor, e não da
mera erudição.

A Filosofia como Recuperação da Experiência

A base da atividade filosófica é a experiência direta da realidade. No entanto, vivemos imersos em
um mundo de símbolos, discursos prontos, opiniões da mídia e convenções sociais que se interpõem
entre nós e a realidade. A maior parte do que chamamos de "nosso pensamento" é, na verdade,
uma repetição de frases feitas e conceitos que absorvemos passivamente do ambiente cultural.

O filósofo deve realizar um esforço constante para distinguir o que ele realmente sabe — por ter
visto, vivido e testemunhado — daquilo que ele apenas ouviu dizer.

"Nós não conseguimos raciocinar a partir dos dados dos sentidos. É preciso que esses dados se
incorporem na memória e se cristalizem em certas imagens repetíveis."

— Aristóteles (Conceito adaptado sobre a formação do conhecimento)

Aristóteles aponta que o conhecimento começa na percepção, mas precisa ser processado pela
memória e pela imaginação para se tornar inteligível. A filosofia é o trabalho de rastrear a origem
das nossas certezas. É perguntar-se: "Eu sei isso porque vi, porque experimentei, ou porque todo
mundo diz que é assim?".

O "Altar" da Verdade e a Sinceridade Absoluta

Nesse sentido, a filosofia exige um compromisso radical com a verdade, que pode ser comparado a
uma confissão religiosa. Não se pode mentir para si mesmo. A sinceridade é o instrumento
fundamental do filósofo.

Em um diálogo filosófico, ou no exame da própria consciência, a pergunta fundamental não é "qual
argumento vence", mas "o que é verdade?". A verdade da experiência individual é o solo firme onde
o filósofo pisa. Se ele abre mão disso para adotar uma teoria elegante ou socialmente aceita, mas
que contradiz sua vivência real, ele abandona a filosofia e entra no terreno da ideologia ou da farsa
intelectual.

O Papel da Testemunha Fidedigna

A função do filósofo assemelha-se à de uma testemunha em um tribunal. Uma testemunha não está
lá para criar teorias ou para agradar o juiz; ela está lá para relatar o que viu, ouviu e sabe, doa a
quem doer.

Página 5/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Muitas vezes, a realidade percebida pelo indivíduo está em desacordo com o consenso geral. O
filósofo é aquele que tem a coragem de dizer: "Todos dizem que é X, mas eu vi Y". Manter-se fiel a
essa percepção solitária é difícil. A pressão social, o desejo de pertencimento e o medo do ridículo
forçam o indivíduo a negar o que seus próprios olhos viram.

A prática filosófica, portanto, é um exercício de resistência contra a falsificação da realidade
promovida pelo automatismo social. É o esforço de manter a consciência individual acesa e limpa,
capaz de registrar a verdade dos fatos, mesmo quando todo o entorno cultural conspira para o
esquecimento ou a distorção. A filosofia, nesse nível, deixa de ser uma profissão e torna-se um modo
de vida pautado pela honestidade intelectual intransigente.

A Importância da Alta Cultura e da Linguagem na Expressão da
Realidade

Para que a experiência individual da realidade possa ser fixada, compreendida e comunicada, é
necessário um instrumento fundamental: a linguagem. No entanto, a linguagem cotidiana, aquela
que usamos para as transações correntes e para a convivência social, é frequentemente pobre e
esquemática. Ela é feita de clichês, frases feitas e generalizações que, embora úteis para a vida
prática, são incapazes de captar as nuances e a profundidade da experiência real.

É aqui que entra o papel insubstituível da alta cultura, e especificamente da grande literatura. A
literatura não é apenas entretenimento ou adorno; ela é um vasto repertório de experiências
humanas condensadas e expressas com a máxima precisão possível.

O Alargamento do Imaginário

O ser humano só consegue pensar sobre aquilo que consegue imaginar. Se o seu imaginário é pobre,
seu pensamento será pobre, por mais sofisticada que seja a sua lógica. A lógica opera sobre os
dados que a imaginação lhe fornece. Se a imaginação não fornece as formas, as figuras e as
possibilidades da existência, a razão gira em falso.

Ler os grandes clássicos — como Dostoiévski, Shakespeare, Dante, Balzac ou Machado de Assis —
não é um ato de pedantismo, mas uma necessidade vital para quem quer compreender a si mesmo
e aos outros. Esses autores criaram personagens e situações que mapeiam a alma humana em uma
escala que a experiência cotidiana de uma única vida jamais alcançaria.

Ao ler Os Irmãos Karamazov, por exemplo, o leitor não está apenas acompanhando uma trama russa
do século XIX; ele está adquirindo categorias de percepção para entender conflitos morais,
espirituais e psicológicos que podem estar ocorrendo dentro dele mesmo ou ao seu redor, mas para
os quais ele não tinha nome.

A Linguagem como Ferramenta de Precisão

A alta cultura fornece a linguagem necessária para descrever a realidade. Sem as palavras certas, a
experiência se perde. Ela permanece como uma sensação vaga, um mal-estar ou uma intuição que
nunca se cristaliza em conhecimento.

"Aquele que não sabe expressar o que sente, acaba não sabendo o que sente."

O filósofo, ou qualquer pessoa que busque a verdade, precisa enriquecer seu vocabulário e seu
repertório de imagens para conseguir "agarrar" a realidade. A linguagem pobre condena o indivíduo
a viver num mundo esquemático, onde tudo é reduzido a rótulos simplistas ("bom" ou "ruim",
"gosto" ou "não gosto", "direita" ou "esquerda"), ignorando a complexidade infinita da vida real.

Página 6/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A Literatura Brasileira e a Realidade Nacional

No contexto brasileiro, a leitura dos clássicos nacionais é ainda mais urgente. O Brasil possui uma
literatura de altíssima qualidade que é, muitas vezes, negligenciada ou lida de forma escolar e
esterilizada. Escritores como Graciliano Ramos, Lima Barreto ou Machado de Assis não estavam
apenas escrevendo "belas letras"; eles estavam registrando a substância da vida brasileira, com
seus dramas, suas hipocrisias e suas grandezas.

Ignorar esse legado é condenar-se a não entender o país e a não entender a si mesmo como
brasileiro. A alta cultura é o espelho onde a sociedade pode se ver sem as distorções da propaganda
ou da ideologia momentânea.

Portanto, o estudo da filosofia exige, como pré-requisito ou acompanhamento simultâneo, uma
imersão na alta cultura literária. É ela que afina o instrumento da linguagem, permitindo que a
filosofia cumpra sua função de expressar a verdade da experiência com a máxima fidelidade
possível. Sem esse suporte, o discurso filosófico tende a se tornar um jogo de abstrações vazias,
desconectado da vida que pulsa e exige compreensão.

O Dever da Testemunha: Sinceridade e Consciência Individual

O ponto culminante da vida intelectual e filosófica reside na assunção plena do papel de
testemunha. Este conceito não deve ser entendido apenas no sentido jurídico, mas em um sentido
existencial profundo. A testemunha é aquele indivíduo que viu, ouviu e sabe, e que assume a
responsabilidade de manter esse conhecimento vivo, independentemente das pressões externas
para negá-lo ou esquecê-lo.

Vivemos em sociedades onde a "verdade" é frequentemente fabricada por consensos midiáticos,
acadêmicos ou políticos. Cria-se uma "espiral do silêncio" onde aqueles que percebem a realidade
de forma diferente sentem-se intimidados a calar, com medo do isolamento ou do ridículo. O dever
do filósofo — e de qualquer pessoa que preze a sua integridade — é romper esse silêncio.

A Solidão da Verdade

Muitas vezes, a verdade é solitária. Pode acontecer de você ser a única pessoa em um determinado
ambiente que percebeu um fato óbvio, enquanto todos ao redor, por conveniência ou cegueira
induzida, agem como se ele não existisse.

"A verdade é o que é, e não o que os outros dizem que é."

Manter-se fiel à própria percepção, quando todo o mundo diz o contrário, exige uma força de caráter
considerável. É muito mais confortável diluir-se na massa e repetir os slogans da moda. No entanto,
ceder a essa tentação é cometer suicídio espiritual. É abdicar da própria consciência para se tornar
um reflexo do coletivo.

O filósofo deve cultivar uma espécie de "ascetismo da verdade". Ele deve estar disposto a sacrificar
a aprovação social, o sucesso fácil e até mesmo amizades, se o preço para mantê-los for a mentira
ou a dissimulação.

A Sinceridade como Método

A sinceridade não é apenas uma virtude moral; na filosofia, ela é um método de conhecimento.
Se você mente para si mesmo sobre o que sente, o que deseja ou o que viu, você quebra o
instrumento de percepção. A lente fica suja, e você não consegue mais distinguir o real do

Página 7/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

imaginário.

O exercício do necrológio, com o qual iniciamos esta reflexão, é um teste supremo de sinceridade.
Ao projetar sua vida a partir do fim, você é forçado a perguntar: "Eu vivi uma mentira ou tentei ser
verdadeiro?".

O Legado da Consciência Individual

O que resta de uma vida humana não são apenas as obras materiais ou a fama, mas a qualidade da
consciência que ela atingiu. A humanidade avança (ou pelo menos se mantém humana) graças
àqueles indivíduos que se recusaram a apagar a luz da sua inteligência para agradar à escuridão ao
redor.

A filosofia é a guarda dessa luz. Ela é a tradição daqueles que, desde Sócrates, preferiram a morte
ou o ostracismo a negar a verdade que suas almas enxergavam. Ao assumir esse compromisso, o
estudante de filosofia não está apenas aprendendo uma matéria; ele está se inscrevendo numa
linhagem espiritual de resistência contra a falsidade e o esquecimento.

Em última análise, ser filósofo é aceitar ser a testemunha incômoda da realidade, aquele que lembra
à sociedade o que ela desesperadamente tenta esquecer, e que lembra a si mesmo, todos os dias,
quem ele deve ser para não trair o dom da existência.

Documento gerado em 04/02/2026 04:20:06 via BeHOLD

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Página 8/8

BeH
OLD

http://www.tcpdf.org

