
BeHOLD - Plataforma de Estudos

11. O Reino para os Doentes: O Chamado de Levi e a
Quebra de Paradigmas Religiosos (Lc. 5:27-32; Fp.
3:4-11)
Autor: Diego Vieira Dias | Grupo: Teologia e Pregações | Data: 02/12/2025 09:26

1. A Sequência Lógica de Lucas: Do Leproso ao Publicano

O estudo do Evangelho de Lucas, especificamente no capítulo 5, revela uma construção narrativa
cuidadosa e intencional. Ao escrever para Teófilo, Lucas não apenas relata fatos isolados, mas
organiza eventos em uma sequência lógica para explicar a natureza do Rei e do Seu Reino. A
narrativa apresenta uma tríade de encontros que desafiam as convenções sociais e religiosas da
época, culminando no chamado de Levi, o publicano.

Para compreender a profundidade desse terceiro evento — o chamado de um cobrador de impostos
— é essencial observar o que o antecedeu. Lucas agrupa três situações distintas de exclusão: o
leproso, o paralítico e o publicano.

"Aconteceu que, estando ele numa das cidades, veio um homem cheio de lepra; e vendo a Jesus,
prostrou-se com o rosto em terra e rogou-lhe, dizendo: Senhor, se quiseres, bem podes limpar-
me." (Lc. 5:12)

Primeiramente, temos o leproso. Na sociedade judaica da antiguidade, a lepra não era apenas uma
enfermidade física, mas uma sentença de impureza ritual e isolamento social. A lei exigia que o
leproso vivesse afastado, fora do arraial, sendo considerado intocável. Ao tocar e curar este homem,
Jesus quebra a barreira da impureza ritual, demonstrando que o Reino acolhe aquele que a
sociedade considera imundo e contagioso.

Em seguida, o texto apresenta o paralítico. Este caso traz à tona a teologia da retribuição, comum na
época, onde se acreditava que defeitos físicos eram punições divinas por pecados específicos, sejam
do indivíduo ou de seus pais. A discussão sobre a culpa é silenciada quando Jesus, além de curar a
paralisia, declara o perdão dos pecados, assumindo autoridade sobre a condição espiritual e física do
homem.

Finalmente, a sequência chega ao publicano. Diferente do leproso (cuja condição era involuntária) e
do paralítico (cuja condição gerava debates sobre culpa hereditária), o publicano representava uma
exclusão baseada em escolhas morais e políticas deliberadas. Ele era visto como um traidor da
nação, alguém que escolheu colaborar com o Império Romano em troca de lucro, oprimindo seus
próprios compatriotas.

Essa progressão narrativa estabelece uma base fundamental para entender a proposta do
Evangelho: o Reino de Deus não opera segundo a lógica de exclusão religiosa. Ele alcança o
ritualmente impuro, o fisicamente incapaz e, de forma ainda mais escandalosa, o traidor moralmente
condenável.

"Depois disto, saiu e viu um publicano, chamado Levi, assentado na coletoria, e disse-lhe: Segue-
me. E ele, deixando tudo, levantou-se e o seguiu." (Lc. 5:27-28)

Página 1/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Assim, ao chegarmos ao episódio de Levi, não estamos apenas vendo mais um discípulo sendo
chamado, mas testemunhando a demonstração suprema de que a graça do Reino alcança aqueles
que a religião e o patriotismo já haviam descartado como irredimíveis.

2. O Perfil do Publicano: Traição, Riqueza e Rejeição Social

Para compreender o peso do convite de Jesus a Levi, é necessário entender a figura do publicano na
sociedade judaica do primeiro século. Levi não era apenas um pecador comum; ele era um
funcionário da máquina de opressão romana, sentado na coletoria — o escritório de arrecadação de
impostos e taxas alfandegárias.

Os publicanos eram, em sua maioria, judeus contratados para recolher tributos para o Império
Romano. Isso os colocava em uma posição de dupla rejeição:

Traição Política: Eram vistos como colaboracionistas que serviam ao dominador
estrangeiro, traindo a soberania de Israel.
Corrupção Financeira: O sistema de cobrança permitia abusos. Roma estipulava um valor
fixo a ser arrecadado de uma região (segundo o censo), e o que o publicano conseguisse
extorquir além desse valor tornava-se seu lucro pessoal.

"O publicano era alguém que, aos olhos do povo, roubava do judeu para entregar aos romanos,
lucrando com a desgraça alheia."

Essa dinâmica tornava a coletoria um local detestável. Era o lugar onde o cidadão judeu era forçado
a financiar sua própria submissão, muitas vezes diante de um compatriota que enriquecia às custas
dessa humilhação. Por isso, os publicanos eram classificados como impuros e indignos. A lei religiosa
e os costumes sociais os excluíam da convivência comunitária e da participação nos rituais do
Templo. Não havia espaço para eles na fé judaica, pois sua própria profissão era uma afronta
contínua à nação e a Deus.

Existe, portanto, uma distinção crucial entre os personagens apresentados por Lucas até aqui:

1. O Leproso: Sofria de uma condição impura, mas involuntária.
2. O Paralítico: Sofria de uma condição física atribuída, por muitos, a um pecado oculto ou

hereditário.
3. O Publicano: Sofria as consequências de uma escolha consciente.

Levi escolheu a coletoria. Ele optou pelo lucro e pela associação com o poder vigente (Roma) em
detrimento de seu povo e de sua fé. O publicano representa aquele que encontrou uma
oportunidade de enriquecer curvando-se ao sistema mundano, mesmo que isso custasse sua
integridade e seu lugar na comunidade de fé.

Essa "aliança com Roma" simboliza uma tentação perene: a capacidade humana de adaptar sua
espiritualidade ou moralidade quando o sistema dominante oferece poder, honra e prosperidade. No
entanto, para a sociedade religiosa da época, essa escolha tornava Levi irremediável, um "maldito"
por decisão própria, alguém a quem não se devia estender misericórdia.

3. "Segue-me": A Renúncia Imediata e o Banquete dos Excluídos

O encontro entre Jesus e Levi é marcado por uma brevidade impactante. Não há registro de um
longo sermão teológico ou de uma negociação prévia. Jesus passa pela coletoria, o local símbolo da
opressão e da avareza, e profere um comando simples: "Segue-me".

Página 2/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A resposta de Levi é radical. O texto bíblico relata que ele "deixou tudo, levantou-se e o seguiu".
Esta ação implica um abandono total e imediato de sua carreira, de sua fonte de renda e de sua
posição de poder.

"E ele, deixando tudo, levantou-se e o seguiu." (Lc. 5:28)

Imagine a cena: um funcionário público, no meio do expediente, abandona seu posto, deixando para
trás livros de contabilidade e moedas, sem aviso prévio. Levi não pediu tempo para organizar sua
saída; ele simplesmente rompeu com sua identidade anterior. O chamado do Reino não foi um
convite para adicionar Jesus à sua vida de publicano, mas para substituir sua existência inteira por
uma nova direção. Isso sugere que, apesar da riqueza material, havia em Levi uma insatisfação
profunda, uma prontidão para deixar aquela vida de traição e isolamento social.

O Grande Banquete

A conversão de Levi não resultou em isolamento ascético, mas em celebração comunitária. Logo
após deixar a coletoria, ele oferece um "grande banquete" em sua casa.

"Fez-lhe Levi, em sua casa, um grande banquete; e havia ali uma multidão de publicanos e outros
que estavam com eles à mesa." (Lc. 5:29)

Este jantar é significativo por dois motivos principais:

1. O Público Alvo: Levi convida sua rede de relacionamentos — "uma multidão de publicanos".
No texto original, a referência a "outros" que estavam à mesa sugere pessoas que, assim
como os publicanos, eram consideradas marginais ou impuras pela elite religiosa. Levi reúne
a "escória" da sociedade para apresentar-lhes Aquele que o chamou.

2. A Posição do Mestre: Na cultura da época, compartilhar uma refeição era um ato de
comunhão íntima. Ao sentar-se à mesa com essa classe de pessoas, Jesus estava
publicamente validando-os como seres humanos dignos de Sua atenção, algo impensável
para um rabi ou mestre da Lei.

O banquete de Levi é a primeira evidência de que o Evangelho é uma boa notícia que precisa ser
compartilhada, especialmente com aqueles que se sentem indignos. Levi não esconde sua mudança;
ele abre as portas de sua casa para que seus antigos companheiros de corrupção possam ver e ouvir
o Messias que não rejeita o "impuro", mas o convida à transformação.

4. O Escândalo Religioso: Jesus à Mesa com Pecadores

A presença de Jesus na casa de Levi não passou despercebida. O texto relata que os fariseus e seus
escribas murmuravam contra os discípulos de Jesus. A cena reflete um padrão recorrente nos
Evangelhos: a vigilância constante da religião institucionalizada sobre a liberdade do Reino de Deus.

"E os escribas deles, e os fariseus, murmuravam contra os seus discípulos, dizendo: Por que
comeis e bebeis com publicanos e pecadores?" (Lc. 5:30)

Para a elite religiosa da época, a comunhão de mesa era um ato sagrado que definia limites sociais e

Página 3/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

espirituais. Compartilhar o pão significava compartilhar a vida e, por extensão, compactuar com a
moralidade dos comensais. Ao sentar-se com publicanos, Jesus estava, na visão dos fariseus,
contaminando-se ritualmente e socialmente.

A Rotulagem dos "Pecadores"

A acusação une dois grupos: "publicanos e pecadores". Enquanto o publicano possuía uma
identificação clara — exercia uma função pública e notória —, o termo "pecador" era uma categoria
ampla e subjetiva utilizada pelos religiosos para estigmatizar qualquer um que não se adequasse
rigorosamente às suas interpretações da Lei e da tradição oral.

Essa rotulagem revela a natureza excludente da religiosidade da época. A religião havia criado um
sistema de castas espirituais, onde a santidade era medida pelo distanciamento daqueles
considerados impuros. O leproso era excluído pela saúde, o paralítico pela suposta maldição
hereditária, e o publicano pela sua profissão.

A Hipocrisia Religiosa

A indignação dos fariseus não nascia apenas de um zelo pela pureza, mas também de uma disputa
de poder e status. Muitas vezes, a elite religiosa desejava o poder político e a influência que grupos
como os saduceus ou até mesmo os publicanos (por via do dinheiro) possuíam, mas disfarçavam
essa ambição com uma capa de moralidade superior.

O escândalo, portanto, reside no fato de que Jesus ignorou as barreiras impostas pelos "guardiões da
fé". Ele demonstrou que o Reino de Deus não opera através do isolamento dos "santos", mas através
da invasão da graça no território dos "doentes". A atitude dos fariseus expõe uma verdade dura: a
religião pode ser o mecanismo mais eficaz para manter o homem distante de Deus, criando a ilusão
de proximidade divina através de rituais, enquanto o coração permanece cheio de julgamento e
desprezo pelo próximo.

5. A Resposta de Cristo: Médicos para os Doentes, não para os
Sãos

Diante da murmuração dos escribas e fariseus, Jesus oferece uma resposta que define a essência de
Seu ministério e desmonta a lógica religiosa excludente. Ele não entra em um debate teológico
complexo, mas utiliza uma metáfora simples e poderosa:

"Respondeu-lhes Jesus: Os sãos não precisam de médico, e sim os doentes. Não vim chamar
justos, e sim pecadores, ao arrependimento." (Lc. 5:31-32)

Esta declaração carrega duas camadas profundas de significado.

A Ironia Divina: "Sãos" e "Justos"

Em um primeiro nível, Jesus utiliza de ironia para se dirigir aos líderes religiosos. Ele não está
afirmando que os fariseus eram, de fato, sãos ou justos diante de Deus. Pelo contrário, a "justiça"
deles era baseada em aparência e rituais externos.

Ao dizer que não veio chamar os justos, Jesus está estabelecendo um princípio fundamental do
Reino: a autossuficiência moral é um impedimento para a graça. Se alguém se considera
"são" e "justo" por mérito próprio, essa pessoa não vê necessidade de um Salvador.

É como se Jesus dissesse: "Se vocês acham que são perfeitos e não precisam de cura, então Eu não

Página 4/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

sou para vocês. Podem seguir o caminho de vocês." O Reino de Deus não é para aqueles que se
julgam prontos e acabados, mas para aqueles que reconhecem sua própria quebra e necessidade.

O Chamado aos Doentes: Metanoia

A segunda camada da resposta é direcionada aos que estavam à mesa — os publicanos e
pecadores. Jesus se apresenta como o Médico que vai aonde a doença está. No entanto, é crucial
notar o objetivo dessa visita: Ele veio chamar pecadores ao arrependimento.

O termo grego para arrependimento é Metanoia, que significa literalmente "mudança de mente" ou
"mudança de mentalidade".

Não é apenas remorso: Arrependimento não é apenas pedir desculpas ou sentir tristeza
pelas consequências do erro.
Não é permissividade: O fato de Jesus sentar à mesa com publicanos não significa que Ele
aprovava a corrupção ou a traição deles. Ele não estava "passando a mão na cabeça" do
pecado.
É transformação: O chamado é para uma mudança radical de direção. Assim como Levi
deixou a coletoria, o arrependimento exige o abandono das práticas que adoecem a alma.

Portanto, a graça de Jesus é escandalosa porque aceita o pecador onde ele está, mas é
transformadora porque não o deixa permanecer como ele é. Ele acolhe o doente não para deixá-lo
no leito de enfermidade, mas para aplicar a cura que exige uma nova vida.

6. O Custo do Discipulado: Considerando Tudo como Perda (Fp.
3:4-11)

A atitude de Levi, ao levantar-se e deixar tudo para trás, encontra um eco teológico profundo nas
palavras do Apóstolo Paulo. Embora viessem de extremos opostos da sociedade judaica — Levi, um
publicano traidor, e Paulo, um fariseu irrepreensível —, ambos compreenderam uma verdade
fundamental do Reino: seguir a Cristo exige uma reavaliação radical do que consideramos lucro.

O chamado do Evangelho não é um convite para "melhorar" a vida que já temos, adicionando Jesus
como um acessório de bem-estar. É um convite para a substituição de valores. Paulo descreve esse
processo de troca de forma visceral em sua carta aos Filipenses:

"Mas o que para mim era lucro, isto considerei perda por causa de Cristo. Sim, deveras considero
tudo como perda, por causa da sublimidade do conhecimento de Cristo Jesus, meu Senhor; por
amor do qual perdi todas as coisas e as considero como lixo, para ganhar a Cristo..." (Fp. 3:7-8)

A Renúncia Universal

Interessante notar que o "tudo" que deve ser deixado para trás varia de pessoa para pessoa, mas o
peso da renúncia é o mesmo.

Para Levi (Mateus), a renúncia envolvia riqueza ilícita, segurança financeira e uma posição
de poder apoiada por Roma. Ele precisou abandonar sua identidade de "sucesso mundano".
Para Paulo, a renúncia envolvia status religioso, pedigree genealógico (tribo de Benjamim),
educação de elite (Gamaliel) e justiça própria baseada na Lei. Ele precisou abandonar sua
identidade de "sucesso religioso".

Ambos chegaram à conclusão de que suas conquistas anteriores — sejam materiais ou morais —
eram, na linguagem de Paulo, como "lixo" (ou esterco) comparadas à sublimidade de conhecer a

Página 5/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Cristo.

Não Ter Justiça Própria

O cerne dessa troca está na busca por uma nova justiça. O convite de Jesus para "seguir-me" é um
chamado para abandonar a justiça própria — aquela que tentamos construir pelo nosso
desempenho, moralidade ou acumulação de bens — e receber a justiça que vem de Deus pela fé.

"...e seja achado nele, não tendo a minha justiça que vem da lei, mas a que vem pela fé em
Cristo, a justiça que vem de Deus pela fé." (Fp. 3:9)

Muitas vezes, a religiosidade moderna tenta vender um evangelho de adição: "Venha para Jesus e
Ele abençoará sua carreira, aumentará seus bens e resolverá seus problemas". No entanto, o
Evangelho bíblico é um evangelho de subtração do "eu" para a adição de Cristo.

Levi não perguntou se poderia trabalhar na coletoria "para a glória de Deus" ou se poderia ser um
"publicano cristão". Ele entendeu que aquela estrutura de vida era incompatível com o caminho do
Mestre. Da mesma forma, Paulo não tentou cristianizar seu farisaísmo; ele o considerou perda. O
custo do discipulado é a própria vida, para que se possa ganhar a Vida Verdadeira.

7. Arrependimento Real vs. Acomodação Religiosa (Tg. 4:1-4)

A presença de Jesus no banquete de Levi pode gerar uma interpretação equivocada: a ideia de que a
graça de Deus é uma validação do estilo de vida pecaminoso. No entanto, o Novo Testamento é
enfático ao distinguir o acolhimento da pessoa da aceitação de suas práticas mundanas.

Para esclarecer essa tensão, é fundamental recorrer à epístola de Tiago, que expõe a raiz dos
conflitos humanos e a impossibilidade de manter uma lealdade dividida entre Deus e o sistema de
valores deste mundo.

"De onde vêm as guerras e pelejas entre vós? Porventura não vêm disto, a saber, dos vossos
deleites, que nos vossos membros guerreiam? Cobiçais, e nada tendes; matais, e sois invejosos, e
nada podeis alcançar... Infiéis, não sabeis que a amizade do mundo é inimizade contra Deus?
Portanto, qualquer que quiser ser amigo do mundo constitui-se inimigo de Deus." (Tg. 4:1-2, 4)

A Raiz dos Conflitos

Tiago diagnostica que as guerras externas — sejam elas literais, sociais ou relacionais — nascem de
uma guerra interna: a busca incessante pela satisfação dos próprios prazeres ("hedonismo").
Quando o ser humano vive para satisfazer sua carne, ele inevitavelmente entra em choque com o
próximo, pois o desejo de possuir, dominar e satisfazer-se a qualquer custo gera inveja e violência.

Jesus sentou-se à mesa com publicanos não para celebrar a cobiça que movia a profissão deles, mas
para oferecer um caminho de saída dessa "amizade com o mundo". O fato de serem aceitos na
presença de Cristo não significava que podiam continuar sendo exploradores. Pelo contrário, a
proximidade com a Luz exige o abandono das obras das trevas.

A Diferença entre Remorso e Metanoia

Aqui reside a distinção crucial entre uma acomodação religiosa e o verdadeiro arrependimento

Página 6/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

(metanoia).

Acomodação: Busca um "Jesus" que perdoe os erros passados, mas permita a continuidade
da identidade antiga. É o desejo de ser abraçado sem ser transformado.
Metanoia: É a mudança de mentalidade que diz: "Eu não peço desculpas apenas pelo que
fiz, eu estou arrependido de quem eu sou".

O arrependimento bíblico não é um pedido de desculpas social para continuar vivendo da mesma
forma, apenas com mais discrição. É a atitude de Zaqueu (outro publicano), que ao encontrar Jesus
declarou: "Senhor, eis que eu dou aos pobres metade dos meus bens; e, se nalguma coisa tenho
defraudado alguém, o restituo quadruplicado" (Lc. 19:8). A salvação entrou na casa não quando
Jesus entrou pela porta, mas quando a velha vida foi rejeitada pelo anfitrião.

Portanto, o Reino de Deus não é um salvo-conduto para a libertinagem, nem um clube para a elite
moral. É um hospital onde a cura envolve necessariamente a morte do "velho homem" e o
nascimento de uma nova criatura que não mais guerreia por seus próprios prazeres, mas busca a
vontade de Deus.

8. O Reino de Deus Além das Polarizações Humanas

Ao analisar a interação de Jesus com os diferentes grupos de sua época — fariseus, saduceus,
zelotes, herodianos e publicanos — percebe-se que o Evangelho não se encaixa nas caixas
ideológicas humanas. Hoje, assim como no primeiro século, existe uma tensão constante entre dois
polos que tentam sequestrar a narrativa do Reino de Deus.

De um lado, existe o conservadorismo religioso excludente, representado pelos fariseus. Este
grupo tende a fechar as portas, estabelecendo-se como o padrão de moralidade e justiça. Eles criam
barreiras para dizer "aqui só entra quem é perfeito como nós", esquecendo-se de que sua própria
justiça é falha e hipócrita.

Do outro lado, surge uma espécie de progressismo permissivo, que deturpa a graça. Este grupo
prega que "Deus aceita tudo e todos do jeito que são", confundindo acolhimento com validação de
conduta. Eles abrem a porta, mas removem o caminho de transformação, negando a necessidade de
arrependimento e morte para o eu.

O Reino de Deus, no entanto, propõe uma terceira via, muito mais desafiadora:

"O portão da casa é grande, pode entrar quem quiser. Mas o caminho é estreito."

A mensagem de Cristo é paradoxal para a lógica humana:

1. A Porta é Larga: O convite é universal. Cabem na mesma mesa o publicano (colaborador
de Roma), o zelote (revolucionário anti-Roma), a prostituta e o fariseu. Não há pré-requisito
de pureza para aceitar o convite.

2. O Caminho é Estreito: Uma vez dentro, a exigência é total. Jesus não pede uma reforma
moral, Ele pede a morte do "velho homem".

A Ideologia do Reino

Muitas vezes, tenta-se cooptar Jesus para defender pautas políticas de direita, esquerda ou centro.
No entanto, o verdadeiro discipulado exige uma lealdade que transcende qualquer sistema terreno.

O publicano teve que abandonar sua lealdade ao lucro e ao Império Romano.
O zelote teve que abandonar sua espada e seu projeto de revolução violenta.

Página 7/8

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

O fariseu teve que abandonar seu orgulho religioso e sua autossuficiência.

O Reino de Deus não é customizável ao gosto do cliente. Deus não é conservador nem progressista;
Ele é Santo e Justo. Ele não se molda à nossa satisfação humana, mas exige que nos moldemos à
imagem de Cristo.

Quem busca o Reino para validar suas próprias opiniões políticas ou para encontrar conforto sem
mudança, não busca o Deus das Escrituras, mas um ídolo criado à sua própria imagem. O convite
final é para que saiamos de nossos sistemas — sejam eles religiosos, políticos ou de prazer pessoal
— e abracemos a "loucura" da cruz, onde perdemos a nossa vida para, finalmente, encontrá-la.

Conclusão

A narrativa de Lucas, conduzindo-nos do leproso ao paralítico e, finalmente, ao publicano Levi,
constrói um mosaico perfeito da graça divina. Jesus se revela como o Rei que toca o intocável,
perdoa o imperdoável e chama o traidor para ser seu amigo íntimo.

No entanto, o banquete na casa de Levi não é o fim da jornada, é apenas o começo. A mesa está
posta e o convite foi feito. Os religiosos murmuram do lado de fora, presos em sua própria justiça. Os
pecadores entram, mas precisam deixar seus fardos e velhas identidades na porta.

A pergunta que resta não é se Jesus aceita você — a cruz já provou que sim. A pergunta é se você
aceita Jesus como Ele é: o Médico que cura, mas que exige que o paciente abandone o veneno que o
adoece. O chamado ecoa através dos séculos: "Segue-me". A resposta exige levantar-se, deixar tudo
para trás e descobrir que, ao perder o mundo, ganha-se a Cristo.

A Casa da Rocha. #11 - Reino para todos 3: Os Publicanos - Zé Bruno - Meu Caro Amigo.
https://www.youtube.com/live/3FOUx7sJjLo?si=G9YFwus3FQyCVmcz

Documento gerado em 04/02/2026 02:47:04 via BeHOLD

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Página 8/8

BeH
OLD

https://www.youtube.com/live/3FOUx7sJjLo?si=G9YFwus3FQyCVmcz
http://www.tcpdf.org

