
BeHOLD - Plataforma de Estudos

6. Como Deus se Revela à Humanidade: As Distinções e
Propósitos da Revelação Geral e Especial (Sl. 19:1-4;
Rm. 1:19-20; Hb. 1:1-2; 2 Tm. 3:16)
Autor: Diego Vieira Dias | Grupo: Teologia e Pregações | Data: 21/11/2025 08:33

A Necessidade da Iniciativa Divina: O Conceito de Auto-
revelação

Para compreendermos a profundidade da fé cristã e da teologia reformada, é imprescindível
começarmos pelo fundamento: a Palavra de Deus. No entanto, para entendermos a Palavra,
precisamos antes compreender o conceito de revelação. A premissa básica da teologia bíblica é a
de que o ser humano, por si só, não possui a capacidade inerente de conhecer a Deus.

Essa incapacidade não decorre apenas de uma falha intelectual, mas da própria natureza da
existência. Nós somos seres finitos, mortais e limitados. Deus, em contrapartida, é infinito, imortal e
eterno. Existe um abismo ontológico entre o Criador e a criatura. Como o finito não pode comportar
o infinito, se Deus não tomasse a iniciativa de se revelar, o conhecimento divino seria, para nós, uma
impossibilidade absoluta.

O teólogo Hermisten Maia resume esta realidade com precisão:

"Sem a revelação, o homem não teria o menor conhecimento de Deus, por mais engenhosos que
fossem os métodos, por mais sistemáticas que fossem as pesquisas, por mais que a ciência
evoluísse. O homem nunca conseguiria chegar a Deus ou mesmo a sua ideia. Ignoraria
eternamente a própria ignorância!"

Deus é, simultaneamente, imanente (próximo da Sua criação) e transcendente (está acima e
além dela). Ele é espírito, imutável e eterno. Não há nada na constituição humana que nos permita
"acessar" a Deus por mérito ou esforço próprio. Para que o conheçamos, é necessário que Ele rompa
a barreira da transcendência e entre na nossa realidade.

Uma analogia útil para ilustrar essa dependência é imaginar um personagem de uma obra literária,
como Hamlet de Shakespeare. Como poderia um personagem, fruto da mente do autor, conhecer o
próprio Shakespeare? A única maneira seria se o autor decidisse se inserir na história, fazendo-se
conhecido dentro da narrativa. Da mesma forma, dependemos que o Autor da Vida entre na nossa
história para se revelar.

Herman Bavinck, um dos grandes nomes da teologia reformada, enfatiza a soberania de Deus neste
processo:

"Deus é absolutamente independente e perfeitamente soberano. Ele não depende em nenhum
aspecto de nós, mas nós somos absolutamente dependentes dele, tanto natural quanto racional e
moralmente. Portanto, não temos nenhum controle e poder sobre ele. Não é possível fazermos
dele o objeto de estudo e reflexão. Não podemos buscá-lo, exceto se ele se deixar ser encontrado.
[...] O conhecimento de Deus é disponível ao homem quando, e somente quando, Deus escolhe se
revelar."

Página 1/9

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

O Significado de Revelação

Biblicamente falando, revelação não é apenas a transmissão de dados ou informações sobre uma
divindade distante. O termo correto é auto-revelação. É o ato de Deus comunicar a Si mesmo,
revelando o Seu caráter, o Seu ser e os Seus propósitos.

Muitas vezes, corre-se o risco de tratar a teologia como um mero acúmulo intelectual de fatos sobre
Deus. No entanto, a revelação bíblica é profundamente relacional. Alister McGrath oferece uma
definição esclarecedora sobre este ponto:

"O conceito de 'revelação' não significa mera transmissão de um conjunto de conhecimentos, mas
sim a manifestação pessoal de Deus na história. Deus tomou a iniciativa por intermédio de um
processo de autorrevelação, que atinge seu ápice e plenitude na história de Jesus de Nazaré."

Portanto, estudar a revelação é estudar como Deus decidiu, voluntariamente, fazer-se conhecido aos
seres humanos para estabelecer um relacionamento com eles.

Revelação Mediata e Imediata

Ao analisarmos como essa auto-revelação ocorre, os teólogos costumam dividi-la em duas
categorias quanto ao modo de transmissão:

1. Revelação Mediata: É aquela que ocorre através de um meio. Assim como nós utilizamos
meios de comunicação (televisão, internet, rádio) para obter notícias, Deus utiliza "mídias"
ou instrumentos para se comunicar conosco. Ele se serve da natureza, da história e de
eventos externos para transmitir o Seu conhecimento.

2. Revelação Imediata: O termo "imediata" aqui não se refere apenas à rapidez, mas à
ausência de meios (sem mediação). É uma comunicação direta de Deus com o interior do ser
humano, tocando diretamente a consciência e a mente, sem a necessidade de um
intermédio externo.

Esses dois modos de revelação operam conjuntamente para que a humanidade não tenha desculpas
quanto à existência e ao poder do Criador, preparando o terreno para o entendimento das categorias
mais amplas de revelação: a Geral e a Especial.

Revelação Geral: Deus se Manifestando na Criação e na História

A teologia cristã classifica a forma como Deus se comunica em duas grandes categorias. A primeira
delas é a chamada Revelação Geral. Embora a expressão "revelação geral" não conste
literalmente nas Escrituras, o conceito é profundamente bíblico e fundamental para entendermos a
responsabilidade humana diante do Criador.

Podemos definir a Revelação Geral sob dois aspectos principais: o seu público e o seu conteúdo.

Geral no Público: Ela é universal. Está disponível a todas as pessoas, em todos os lugares e
em todas as épocas. Independente de cultura, nível intelectual ou localização geográfica,
todo ser humano é alvo dessa revelação.
Geral no Conteúdo: Ela oferece informações generalistas. A Revelação Geral nos fornece
um panorama de Deus — Sua glória, Seu poder e Sua divindade — mas não nos entrega
detalhes específicos sobre Sua pessoa, como Seu nome redentor ou a obra específica de
salvação. É como ler a biografia resumida na orelha de um livro: você sabe quem é o autor e
suas credenciais básicas, mas não conhece a intimidade da sua vida.

Página 2/9

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Características da Revelação Geral

Para aprofundar nossa compreensão, destacamos quatro características essenciais desta
modalidade de revelação:

1. Universal: Ao contrário da revelação bíblica, que foi entregue em contextos históricos
específicos para grupos específicos, a revelação na natureza atinge a totalidade da raça
humana.

2. Natural: Ela se utiliza de meios naturais. Deus comunica Sua glória através das estações, da
chuva, do sol e da ordem biológica, diferindo dos atos sobrenaturais (como a encarnação ou
a ressurreição).

3. Contínua: É ininterrupta. Desde o momento da criação até o fim dos tempos, a natureza
continua a "falar". Ela não cessa.

4. Criacional: O foco está na revelação da glória de Deus na criação e na preservação do
mundo, e não na graça salvadora da cruz.

A Confissão Belga, um documento histórico reformado de 1561, descreve poeticamente essa
realidade no seu Artigo 2, afirmando que conhecemos a Deus primeiramente:

"Pela criação, preservação e governo do universo, que é para os nossos olhos como um belíssimo
livro, em que todas as criaturas, grandes e pequenas, servem de letras que nos fazem contemplar
'os atributos invisíveis de Deus', isto é, 'o seu eterno poder e divindade', como diz o apóstolo
Paulo em Romanos 1:20."

Essa ideia gerou a famosa metáfora dos "Dois Livros": Deus se revela no Livro da Natureza
(Criação) e no Livro da Redenção (Escritura).

Deus Falando através da Criação

As Escrituras afirmam categoricamente que o universo não é mudo. O Salmo 19 é o texto clássico
sobre o assunto:

"Os céus declaram a glória de Deus; o firmamento proclama a obra das suas mãos. Um dia fala
disso a outro dia; uma noite o revela a outra noite. Sem discurso nem palavras, não se ouve a sua
voz. Mas a sua voz ressoa por toda a terra, e as suas palavras, até os confins do mundo." (Sl.
19:1-4)

O salmista utiliza uma linguagem paradoxal: a natureza não usa palavras humanas, não emite sons
articulados, mas a sua mensagem "grita" por toda a terra. É uma proclamação contínua e
ininterrupta da majestade do Criador.

Jesus também endossou a validade da revelação natural. Em Lucas 12, Ele instrui seus discípulos a
observarem os corvos e os lírios do campo. A lição é teológica: ao observar a provisão alimentar
para as aves e a beleza estética das flores, deduzimos que existe um Ser bondoso e provedor
sustentando a realidade. A natureza aponta para a bondade e a providência divina.

Teologia Natural: Argumentos Racionais

A observação da Revelação Geral permite o desenvolvimento do que chamamos de Teologia
Natural — conclusões lógicas sobre Deus a partir da natureza. Historicamente, teólogos

Página 3/9

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

sistematizaram essas observações em argumentos clássicos:

1. Argumento Cosmológico: Baseia-se na lei de causa e efeito. Se o universo existe e não é
eterno (teve um início), ele deve ter uma Causa. O nada não produz coisa alguma. Logo,
deve existir uma "Causa não causada", autoexistente e poderosa o suficiente para gerar o
cosmos. Essa causa é Deus.

2. Argumento Teleológico: Derivado do grego telos (propósito/fim). Ao olharmos para o
universo, não vemos o caos, mas uma ordem complexa e um ajuste fino impressionante —
desde as leis da física até a complexidade do olho humano ou do código genético. Tal design
e funcionalidade não podem ser fruto do acaso; eles exigem um Designer inteligente e
infinitamente sábio que estabeleceu propósitos para a criação.

Stephen Charnock, um puritano do século XVII, elencou diversos atributos de Deus visíveis na
natureza, tais como: Poder (na grandeza do universo), Sabedoria (na complexidade da vida),
Bondade (na provisão de recursos) e Imutabilidade (na constância das leis naturais e das estações).

Deus na História

A Revelação Geral não se limita à natureza estática; ela se estende à dinâmica da história humana.
Deus não é um observador passivo, mas o Senhor que conduz os acontecimentos.

O apóstolo Paulo, em seu discurso no Areópago em Atenas, deixa isso claro:

"De um só fez ele todos os povos, para que povoassem toda a terra, tendo determinado os
tempos anteriormente estabelecidos e os lugares exatos em que deveriam habitar." (Atos 17:26)

Isso significa que a ascensão e queda de impérios, as fronteiras das nações e até mesmo a época e
o local do nosso nascimento estão sob a soberania divina. A história não é cíclica ou aleatória; ela é
linear e guiada por Deus.

Um exemplo bíblico notável é o do rei assírio Senaqueribe. Quando ele ameaçou Jerusalém, gabando-
se de suas conquistas militares, Deus respondeu através do profeta Isaías (Is. 37), informando ao rei
arrogante que todas as suas vitórias foram, na verdade, determinadas por Deus desde os tempos
antigos. Senaqueribe era apenas uma ferramenta na mão do Soberano.

Outro exemplo histórico é Alexandre, o Grande. Sua conquista meteórica do mundo antigo espalhou
a cultura e a língua grega (helenismo). Séculos depois, essa unificação linguística permitiu que o
Novo Testamento fosse escrito em grego koiné, uma língua compreendida em quase todo o mundo
conhecido, facilitando a explosão missionária do cristianismo primitivo.

Assim, tanto na grandiosidade do cosmos quanto nos detalhes da história humana, Deus está
"falando" e se revelando genericamente a todos os homens.

A Revelação na Consciência Humana e a Insuficiência da
Teologia Natural

Além de se manifestar externamente na criação e na história, a Revelação Geral possui uma
dimensão interna, operando de modo imediato (sem intermédio) na interioridade humana. Deus se
revela na consciência.

A Lei Gravada no Coração e o Argumento Moral

Paulo argumenta em Romanos 2:14-15 que os gentios, mesmo sem terem acesso à Lei escrita de

Página 4/9

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Moisés, demonstram possuir a obra da lei gravada em seus corações. Suas consciências ora os
acusam, ora os defendem. Isso aponta para o Argumento Moral.

Existe em todo ser humano um senso inato de certo e errado. Embora culturas variem em aplicações
específicas, princípios fundamentais — como a reprovação do assassinato injustificado, a valorização
da verdade ou a noção de justiça — são universais. De onde vem esse padrão moral? A natureza
física é amoral; uma árvore não comete pecado, um leão não é "mau" por caçar uma gazela.

Se o universo fosse apenas matéria e acaso, a moralidade seria uma ilusão evolutiva. No entanto, a
existência de uma lei moral universal exige um Legislador Moral transcendente. Esse senso de
dever, essa "voz" interna que nos julga, é uma impressão digital de Deus na alma humana. Calvino
chamou isso de sensus divinitatis (senso da divindade), uma semente da religião que habita em todo
homem.

Argumento Ontológico

Relacionado a isso, temos o Argumento Ontológico (do grego ontos, ser). Ele postula que a
própria ideia de um Ser perfeito e supremo na mente humana é, em si, uma evidência. Como seres
finitos e imperfeitos poderiam conceber a noção de perfeição infinita se tal Ser não existisse para
implantar esse conceito? A universalidade do fenômeno religioso — presente em todas as culturas,
das mais primitivas às mais complexas — reforça que o homem é um ser incuravelmente religioso,
programado para buscar o transcendente.

O Problema da Insuficiência

Se a Revelação Geral é tão clara (na criação) e tão íntima (na consciência), por que ela não é
suficiente para salvar? Por que precisamos da Bíblia ou de Jesus?

O problema não está na qualidade da revelação de Deus. O "transmissor" (a criação) funciona
perfeitamente; os céus continuam proclamando a glória de Deus. O defeito está no "receptor": o ser
humano caído.

A entrada do pecado no mundo causou uma catástrofe no aparelho cognitivo e espiritual da
humanidade. Em Romanos 1:18-21, Paulo explica o processo trágico da resposta humana à
revelação geral:

1. Supressão da Verdade: Os homens "detêm a verdade em injustiça". Eles percebem a
revelação, mas ativamente a suprimem, como quem tenta segurar uma bola debaixo d'água.

2. Ingratidão e Futilidade: Tendo conhecido a Deus (pela natureza), não O glorificaram nem
Lhe renderam graças. Seus pensamentos tornaram-se fúteis.

3. Obscurecimento: O "coração insensato deles obscureceu-se". A lente pela qual o homem lê
o "Livro da Natureza" está quebrada e suja pelo pecado.

4. Idolatria: O ser humano não deixa de ser religioso, mas perverte sua adoração. Em vez de
adorar o Criador, ele passa a adorar a criatura (ídolos, animais, homens ou a si mesmo). Ele
cria "deuses" à sua própria imagem e semelhança — deuses que ele pode manipular e
controlar.

O teólogo Louis Berkhof descreve essa condição com maestria:

"Como resultado da entrada do pecado no mundo, a escrita de Deus na natureza ficou muito
obscura... Além disso, o homem foi atingido pela cegueira espiritual e, assim, está privado da
capacidade de ler corretamente aquilo que Deus originariamente escreveu com clareza nas obras
da criação."

Página 5/9

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Mesmo que a consciência humana aponte para o certo e o errado, o pecado distorce essa bússola.
Culturas inteiras podem chegar a suprimir leis naturais básicas, como o valor da vida, normalizando
atrocidades (como o sacrifício de crianças ou o canibalismo em certas tribos) em nome de
divindades falsas.

A Necessidade da Redenção

Portanto, a Revelação Geral é suficiente para condenar, mas insuficiente para salvar. Ela deixa o
homem "indesculpável" (Rm 1:20), pois mostra que Deus existe e é poderoso, mas ela não revela o
nome de Jesus, não prega o arrependimento e não oferece o perdão dos pecados.

A natureza grita "Deus é Poderoso!", "Deus é Sábio!", "Deus é Justo!". Mas a natureza não consegue
dizer: "Deus é amor e enviou Seu Filho para morrer por pecadores". O trovão manifesta a majestade
de Deus, mas não a Sua misericórdia redentora.

Para que o homem fosse resgatado dessa cegueira e da condenação, Deus precisou falar de novo.
Desta vez, não através de nuvens ou estrelas, mas através de palavras claras, profetas e,
finalmente, através do Seu próprio Filho. É aqui que a Revelação Especial se torna indispensável.

Revelação Especial: O Plano Redentor e a Manifestação em
Cristo

Diante da incapacidade humana de encontrar a Deus apenas pela natureza — devido à cegueira
espiritual causada pelo pecado — Deus, em Sua infinita misericórdia, não abandonou a humanidade
à própria sorte. Ele inaugurou uma nova categoria de comunicação: a Revelação Especial.

Diferente da Revelação Geral, que mostra Deus como Criador e Sustentador, a Revelação Especial
apresenta Deus como Redentor. O seu propósito primário não é apenas informar, mas salvar. O
teólogo R.C. Sproul define essa distinção com clareza:

"A revelação especial mostra o plano de Deus para a redenção. Ela nos fala da encarnação, da
cruz e da ressurreição — coisas que não podem ser aprendidas por meio de um estudo da
natureza."

A natureza pode nos ensinar sobre a gravidade e a biologia, mas jamais nos contará sobre o perdão
dos pecados ou a vida eterna.

Características: Progressiva e Redentora

A Revelação Especial possui características vitais para o seu entendimento:

1. Redentora: Ela surge como resposta direta à Queda. Imediatamente após o pecado de Adão
e Eva, Deus inicia esse processo (Gênesis 3:15), prometendo um Salvador. O objetivo é
restaurar o relacionamento quebrado.

2. Progressiva: Deus não revelou todo o Seu plano de uma só vez. A revelação aconteceu ao
longo da história, "muitas vezes e de muitas maneiras" (Hb 1:1). No Antigo Testamento, Deus
utilizou sombras, tipos, símbolos e metáforas. É como uma semente que contém toda a
informação da árvore, mas que precisa de tempo para germinar, crescer e florescer. A luz da
revelação foi brilhando cada vez mais forte até chegar ao "meio-dia" perfeito em Cristo.

As Formas da Revelação Especial

Ao longo dos séculos, antes de termos o texto bíblico completo, Deus utilizou diversas formas para

Página 6/9

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

comunicar essa revelação especial:

Teofanias: A palavra vem do grego theos (Deus) e phainein (aparecer). São manifestações
visíveis e temporárias de Deus. No Antigo Testamento, Deus apareceu a Abraão, a Isaque e a
Jacó. Um exemplo clássico é o "Anjo do Senhor", que falava como Deus e aceitava adoração,
sendo identificado por muitos teólogos como uma cristofania (uma aparição pré-encarnada
de Cristo).

Nota importante: A aparição de Jesus a Paulo na estrada de Damasco, ou a própria
encarnação, não são tecnicamente teofanias, pois a encarnação de Jesus é
permanente (Ele é homem para sempre), enquanto a teofania é passageira.

Milagres e Sinais: Deus interveio na história rompendo a ordem natural para autenticar
Sua mensagem e Seus mensageiros. A sarça ardente, a abertura do Mar Vermelho ou o sinal
do velo de Gideão são exemplos de Deus comunicando Seu poder e Sua vontade de forma
sobrenatural.
Profecias: Esta foi uma das formas mais comuns. Deus levantava homens e colocava Suas
palavras na boca deles. Quando um profeta dizia "Assim diz o Senhor", não era uma opinião
humana, mas uma comunicação direta da mente de Deus para o Seu povo.

Jesus Cristo: O Verbo Encarnado

Todas essas formas anteriores — teofanias, rituais, profecias — eram preparatórias. Elas apontavam
para o clímax, o ápice absoluto da Revelação Especial: Jesus Cristo.

O autor de Hebreus estabelece esse contraste glorioso:

"Há muito tempo Deus falou muitas vezes e de várias maneiras aos nossos antepassados por
meio dos profetas, mas nestes últimos dias falou-nos por meio do Filho, a quem constituiu
herdeiro de todas as coisas e por meio de quem fez o universo." (Hb. 1:1-2)

Jesus não é apenas um profeta que traz a revelação; Ele é a própria Revelação. Ele é o Verbo (a
Palavra) de Deus encarnado.

O apóstolo João afirma que "ninguém jamais viu a Deus", mas que o "Deus Unigênito" (Jesus) o
revelou (Jo 1:18). A palavra grega usada ali nos dá a ideia de "exegese". Jesus é a exegese perfeita
do Pai. Quem vê a Jesus, vê o Pai. Nele, a revelação especial atinge sua completude, pois não se
trata mais de Deus falando através de um meio ou de um mensageiro humano, mas do próprio Deus
se fazendo homem para habitar entre nós.

A Revelação Especial, portanto, encontra seu centro e seu fim na pessoa e na obra de Cristo.

A Transmissão das Escrituras e a Doutrina da Inspiração
Orgânica

Se a Revelação Especial culminou em Jesus Cristo e nos atos redentores de Deus na história, como
nós, séculos depois, temos acesso a essa verdade? A resposta reside no registro dessa revelação.
Deus, em Sua sabedoria, providenciou para que a Sua auto-revelação fosse preservada e transmitida
através das Escrituras Sagradas.

Da Oralidade à Escrita

O processo de formação da Bíblia não foi instantâneo. Inicialmente, houve uma fase de oralidade.
No contexto do antigo Oriente Próximo, a cultura oral era extremamente forte e precisa. As histórias
da criação, dos patriarcas e os ensinamentos de Jesus foram, a princípio, transmitidos verbalmente.

Página 7/9

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

O Antigo Testamento nos mostra Deus ordenando que o povo repetisse constantemente a Lei aos
seus filhos (Deuteronômio 6). No Novo Testamento, Lucas inicia seu Evangelho destacando esse
processo de transição:

"Muitos já se dedicaram a elaborar um relato dos fatos que se cumpriram entre nós, conforme nos
foram transmitidos por aqueles que desde o início foram testemunhas oculares e servos da
palavra. Eu mesmo investiguei tudo cuidadosamente, desde o começo, e decidi escrever-te um
relato ordenado..." (Lucas 1:1-3)

Lucas, como um historiador meticuloso, pesquisou os relatos orais e as testemunhas oculares para
compilar um registro escrito e ordenado. A transição para a escrita foi fundamental para garantir a
preservação e a integridade da mensagem contra as falhas da memória humana e as distorções
do tempo.

O Conceito de Inspiração

A teologia cristã afirma que a Bíblia não é apenas um livro de memórias humanas sobre Deus, mas a
própria Palavra de Deus. Isso nos leva à doutrina da Inspiração.

O texto chave é 2 Timóteo 3:16: "Toda a Escritura é inspirada por Deus". A palavra grega utilizada é
theopneustos, que significa literalmente "soprada por Deus". Isso indica que a Escritura tem sua
origem e fonte no próprio Deus. Ela é o produto do fôlego divino.

Mas como esse "sopro" funcionou na prática? Ao longo da história, surgiram teorias equivocadas que
precisamos evitar para compreender a verdadeira natureza da Bíblia:

Inspiração Mecânica (Ditado): A ideia de que os autores bíblicos entraram em transe e
Deus usou suas mãos apenas como máquinas de escrever (similar à psicografia). Isso
anularia a personalidade do autor.
Inspiração Intuitiva: A ideia de que os autores eram apenas gênios religiosos, como
Shakespeare ou Platão, com uma percepção espiritual aguçada, mas puramente humana.
Inspiração Temática: A ideia de que Deus deu apenas os "temas gerais" ou conceitos
(como "amor" ou "salvação") e deixou os autores escreverem o que quisessem sobre isso,
sujeitos a erros nos detalhes.

A Doutrina Correta: Inspiração Orgânica, Verbal e Plena

A visão ortodoxa e bíblica da inspiração pode ser resumida em três termos:

1. Orgânica: Deus utilizou os autores humanos em sua totalidade. Ele usou a cultura, o
vocabulário, o estilo, as emoções e o contexto histórico de cada escritor (como Paulo, Davi
ou Lucas). Deus não suprimiu a personalidade deles; pelo contrário, Ele soberanamente
preparou esses homens para que, escrevendo de forma natural e humana, registrassem
exatamente a Palavra de Deus. A Bíblia é, portanto, 100% divina e 100% humana.

2. Verbal: A inspiração se estende às próprias palavras, não apenas às ideias. Deus guiou a
escolha dos termos para garantir a precisão da revelação. Se a inspiração não fosse verbal, a
interpretação do texto seria subjetiva e incerta.

3. Plena (ou Plenária): Significa que toda a Escritura é inspirada, sem exceção. Não é que a
Bíblia "contém" a Palavra de Deus (o que implicaria que partes dela poderiam não ser de
Deus), mas que ela é a Palavra de Deus. Isso inclui desde os salmos mais belos até as
genealogias mais longas de Crônicas. Mesmo trechos aparentemente áridos possuem um
propósito redentor e histórico dentro do plano divino.

O teólogo Michael Horton sintetiza essa cooperação divino-humana:

Página 8/9

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

"A iniciativa de Deus na revelação está presente não apenas nos poderosos atos de julgamento e
libertação, mas na interpretação de Deus desses acontecimentos. [...] Deus revela-se na História
apenas na medida em que ele considera necessária para a nossa invocação dele para a nossa
salvação e vida."

Conclusão

Ao estudarmos a Revelação Geral e Especial, percebemos um Deus que não se escondeu, mas que
grita Sua glória nos céus e sussurra Sua moral em nossa consciência. No entanto, por causa do
nosso pecado, essas vozes foram suprimidas. Por isso, louvamos a Deus pela Revelação Especial,
que culminou em Cristo e foi inerrantemente registrada na Bíblia.

É nas Escrituras, inspiradas plena e organicamente pelo Espírito Santo, que encontramos a chave
para interpretar a natureza, a história e, principalmente, para encontrar a salvação em Jesus Cristo.
Como disse o próprio Jesus: "Examinais as Escrituras, porque vós cuidais ter nelas a vida eterna, e
são elas que de mim testificam" (João 5:39).

Sexta Igreja. REVELAÇÃO GERAL E ESPECIAL | AULA 06 | CURSO DE TEOLOGIA REFORMADA |
PR DIEGO RUY. Disponível em: https://youtu.be/ZkF_B83owGw?si=VQ2HKIui5u58bH2u.

Documento gerado em 04/02/2026 04:22:04 via BeHOLD

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Página 9/9

BeH
OLD

https://youtu.be/ZkF_B83owGw?si=VQ2HKIui5u58bH2u
http://www.tcpdf.org

