
BeHOLD - Plataforma de Estudos

(Lucas 1:48) "Todas as Gerações me Chamarão Bem-
Aventurada": A Compreensão de Maria nas Tradições
Cristãs
Autor: Diego Vieira Dias | Grupo: Estudos Bíblicos | Data: 15/11/2025 21:56

1. O Fundamento Comum: Maria no Novo Testamento

Antes de qualquer dogma ou tradição denominacional, existe a Maria das Escrituras. Todas as
correntes do cristianismo—Católica, Ortodoxa e Protestante—baseiam sua compreensão inicial de
Maria neste retrato bíblico. O Novo Testamento, embora focado inteiramente na pessoa e obra de
Jesus Cristo, apresenta Sua mãe em momentos-chave que revelam seu papel único na história da
salvação.

O Vaso Escolhido pela Graça O Evangelho de Lucas nos apresenta a Anunciação, o momento
definidor de Maria. Ela é saudada pelo anjo Gabriel com palavras de significado profundo:

"Alegra-te, muito favorecida [em grego: kecharitōmenē]! O Senhor é contigo." (Lucas
1:28, Almeida Revista e Atualizada)

Independentemente das interpretações teológicas posteriores sobre esta "graça", o texto é claro:
Maria foi singularmente escolhida e agraciada por Deus para a tarefa mais sublime.

O Modelo da Fé Obediente Diante da notícia impossível—uma virgem conceber o Filho de
Deus—a resposta de Maria define o padrão da fé. Ela não confia em seu próprio entendimento, mas
se submete inteiramente ao plano divino:

"Disse, então, Maria: Eis aqui a serva do Senhor; cumpra-se em mim segundo a tua
palavra." (Lucas 1:38, ARA)

Este "sim" (ou Fiat, em latim) é, para todas as tradições, o exemplo supremo de obediência e
cooperação humana com a vontade de Deus.

A Portadora do Senhor e a Profetisa Na Visitação, Maria é reconhecida por Isabel, que, cheia do
Espírito Santo, entende a identidade do filho que Maria carrega. Isabel a saúda com palavras que
ecoariam pelo Concílio de Éfeso:

"Donde me vem esta honra de vir a mim a mãe do meu Senhor?" (Lucas 1:43, ARA)

Em resposta, Maria entoa o Magnificat, onde ela mesma, inspirada, profetiza seu próprio legado:

"Pois atentou na humildade da sua serva; porquanto, desde agora, todas as gerações
me chamarão bem-aventurada." (Lucas 1:48, ARA)

Página 1/5

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

A Presença Fiel Maria não desaparece após o nascimento de Cristo. Ela está presente em
momentos cruciais:

Em Caná (João 2): Ela intercede pelos noivos, demonstrando sua sensibilidade e confiança
no poder de seu Filho, a quem ela diz: "Fazei tudo quanto ele vos disser."
Aos pés da Cruz (João 19): Ela permanece fiel no momento da agonia total, onde Jesus a
entrega aos cuidados do discípulo amado, tornando-a um símbolo da Igreja.
No Cenáculo (Atos 1): Ela está unida em oração com os apóstolos, aguardando a vinda do
Espírito Santo.

Este é o retrato comum: Maria é a serva humilde, a virgem fiel, a discípula obediente, a mãe
sofredora e a "bem-aventurada" escolhida por Deus. É a partir desta base compartilhada que as
diferentes tradições cristãs constroem suas doutrinas teológicas.

2. A Posição Católica Romana: Os Quatro Dogmas Marianos

Para a Igreja Católica, o papel de Maria na história da salvação não foi meramente biológico; foi uma
participação teológica única. A compreensão de Maria é desenvolvida através da Sagrada Tradição e
da autoridade de ensino da Igreja (o Magistério), que interpreta as Escrituras.

Estes são os quatro dogmas marianos:

1. A Maternidade Divina (Theotokos)

O que é: Este é o dogma fundamental e o mais antigo, definido no Concílio de Éfeso (431
d.C.). Declara que Maria é verdadeiramente a "Mãe de Deus" (em grego, Theotokos).
Fundamento Teológico: Como exploramos anteriormente, este dogma é tanto sobre Cristo
quanto sobre Maria. Ele defende a Pessoa única de Jesus. Como a pessoa que ela carregou
em seu ventre é a Segunda Pessoa da Santíssima Trindade, o Filho eterno de Deus, ela é
corretamente chamada de Mãe de Deus.

2. A Virgindade Perpétua

O que é: A Igreja ensina que Maria foi virgem antes, durante e perpetuamente depois do
nascimento de Jesus.
Fundamento Teológico: Este dogma afirma que a concepção de Jesus foi milagrosa e obra
do Espírito Santo, sem semente humana (virgindade antes do parto). Também afirma que o
próprio parto foi milagroso, não violando a integridade física dela (virgindade durante o
parto). Por fim, afirma que ela permaneceu virgem por toda a sua vida, como sinal de sua
total consagração a Deus (depois do parto).
Sobre os "Irmãos de Jesus": A Igreja Católica, assim como a Ortodoxa e os primeiros
Reformadores Protestantes (incluindo Lutero e Calvino), interpreta a palavra grega adelphos
(irmão) em seu sentido mais amplo, comum na cultura semítica, referindo-se a parentes
próximos, como primos (cf. Gênesis 14:14, onde Ló, sobrinho de Abraão, é chamado de
"irmão").

3. A Imaculada Conceição

O que é: Definido pelo Papa Pio IX em 1854 (Bula Ineffabilis Deus), este dogma ensina que 
Maria, desde o primeiro instante de sua própria concepção no ventre de sua mãe
(Santa Ana), foi preservada imune de toda mancha de pecado original.
Erro Comum: Este dogma não se refere à concepção de Jesus (que é a Encarnação), mas à
concepção de Maria.
Fundamento Teológico: A lógica católica é que, para ser o "tabernáculo" digno de carregar
o Deus Santíssimo, era apropriado que o vaso escolhido fosse perfeitamente puro. Ela foi

Página 2/5

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

redimida por Cristo, mas de uma forma "preventiva": foi-Lhe aplicada a graça da salvação de
Cristo em antecipação, no momento de sua concepção.

4. A Assunção

O que é: Este é o dogma mais recente, definido pelo Papa Pio XII em 1950 (Bula 
Munificentissimus Deus). Ensina que a Virgem Maria, "tendo completado o curso de sua vida
terrena, foi assumida de corpo e alma à glória celestial".
Fundamento Teológico: Se a morte e a corrupção do corpo são consequências do pecado
(Romanos 6:23), e se Maria foi preservada do pecado original (a Imaculada Conceição), era
teologicamente "conveniente" que seu corpo—o corpo que deu carne ao Filho de Deus—não
sofresse a corrupção da sepultura. A Assunção é vista como a participação plena de Maria na
Ressurreição de seu Filho.

Para os católicos, Maria é venerada com uma honra especial chamada hiperdulia (uma veneração
acima de todos os outros santos e anjos), mas que é essencialmente diferente da latria (adoração),
que é devida somente a Deus.

3. A Posição Ortodoxa Oriental: A Honra da Theotokos

A fé Ortodoxa está profundamente imersa na veneração de Maria, vista como a ponte perfeita entre
Deus e a humanidade através da Encarnação. Para os ortodoxos, a honra dada a Maria não é
opcional, mas uma parte essencial da fé e da liturgia.

A Theotokos e Panagia Assim como para os católicos, o título Theotokos (Mãe de Deus), definido
em Éfeso, é o centro da mariologia ortodoxa. É o título mais comum e reverenciado usado para ela.

Além disso, ela é frequentemente chamada de Panagia (pronuncia-se Pana-YI-a), que significa
"Toda Santa". Isso reflete a crença ortodoxa de que ela é o ser humano mais exaltado e santificado
que já existiu, tendo sido preparada por Deus para sua missão.

Similaridades com o Catolicismo A Ortodoxia compartilha firmemente duas das crenças centrais
católicas:

1. A Maternidade Divina (Theotokos): Exatamente como definido em Éfeso.
2. A Virgindade Perpétua: Os ortodoxos creem firmemente que Maria foi virgem antes,

durante e depois do parto, e referem-se a ela como Aeiparthenos ("Sempre Virgem").

Diferenças Teológicas Sensiveis É nos outros dois pontos que as diferenças aparecem, menos no
quê se acredita e mais no como e no porquê.

Sobre a Imaculada Conceição: A Ortodoxia não aceita o dogma católico da Imaculada
Conceição.

Razão Teológica: A Ortodoxia tem uma compreensão diferente do "Pecado
Original". Eles não o veem como uma "mancha de culpa" herdada de Adão (como no
Ocidente agostiniano), mas como uma herança da mortalidade e da corrupção (a
natureza caída).
Crença Ortodoxa: Maria, portanto, nasceu como qualquer outro ser humano,
herdando essa natureza mortal e caída. No entanto, ela viveu uma vida de santidade
pessoal impecável. A crença ortodoxa predominante é que Maria foi purificada de
toda inclinação ao pecado no momento da Anunciação, quando o Espírito Santo
desceu sobre ela (Lucas 1:35).

Sobre a Assunção: A Ortodoxia celebra com grande solenidade a Dormição da
Theotokos (uma de suas 12 Grandes Festas).

Página 3/5

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

Crença Ortodoxa: A Tradição ortodoxa ensina claramente que Maria morreu uma
morte natural (ela "adormeceu", daí o termo "Dormição"). Ela foi sepultada pelos
apóstolos e, no terceiro dia, quando abriram seu túmulo (para que o Apóstolo Tomé
pudesse venerá-la), seu corpo havia desaparecido.
Diferença Sutil: Eles creem firmemente que ela foi ressuscitada por seu Filho e
levada (assumida) em corpo e alma para o céu. A diferença do dogma católico (que
deixa em aberto se ela morreu ou não) é a ênfase ortodoxa na realidade de sua
morte humana, que ela compartilhou com toda a humanidade, antes de ser
glorificada.

Em resumo, a veneração ortodoxa a Maria é tão elevada quanto a católica, mas é definida mais pela
liturgia e pela tradição patrística do que por dogmas formais e precisos como os do catolicismo
romano.

4. A Posição Protestante: Honra à Serva e o Foco no Sola Scriptura

A Reforma Protestante do século XVI redefiniu a autoridade teológica, estabelecendo o princípio do
Sola Scriptura (Somente a Escritura). Para o Protestantismo, a Bíblia é a única fonte infalível de fé
e doutrina.

Portanto, a compreensão de Maria é derivada exclusivamente do que está explicitamente registrado
nas Escrituras, e qualquer doutrina que não possa ser provada por ela não é considerada vinculativa.

O Que o Protestantismo Aceita e Honra O Protestantismo afirma positivamente o retrato bíblico
de Maria:

Ela é honrada como a "bem-aventurada" (Lucas 1:48) e o maior exemplo de fé e humildade.
Seu "sim" a Deus ("Eis aqui a serva do Senhor", Lucas 1:38) é visto como o modelo para
todos os crentes.
Sua concepção virginal de Jesus é um artigo de fé não negociável, central para a Encarnação
(Mateus 1:23; Lucas 1:34-35).

O Que o Protestantismo Rejeita (e Por Quê) Guiado pelo Sola Scriptura, o Protestantismo rejeita
os dogmas marianos definidos pela Igreja Católica (e, em parte, pela Ortodoxa) por considerá-los
tradições extrabíblicas.

1. Rejeição da Imaculada Conceição e da Assunção: A principal objeção é a ausência total
de qualquer menção a esses eventos nas Escrituras. São vistas como tradições humanas
que, embora piedosas para alguns, não podem ser impostas como doutrina divinamente
revelada.

2. Rejeição da Virgindade Perpétua: Embora os primeiros reformadores (como Lutero e
Calvino) pessoalmente acreditassem ou estivessem abertos a essa ideia, o protestantismo
posterior, em geral, a rejeita. A razão é a leitura direta de passagens que mencionam os
"irmãos" (adelphoi) e irmãs de Jesus.

"Não é este o carpinteiro, filho de Maria, e irmão de Tiago, e de José, e de Judas,
e de Simão? E não estão aqui conosco suas irmãs?" (Marcos 6:3, Almeida Revista e
Atualizada)

Enquanto católicos e ortodoxos veem "irmãos" como "parentes" (primos), a interpretação
protestante majoritária, focada no sentido mais literal, entende que Maria e José tiveram
outros filhos após o nascimento milagroso de Jesus.

Página 4/5

BeH
OLD



BeHOLD - Plataforma de Estudos

3. Rejeição de Theotokos (Mãe de Deus): Este é o ponto mais complexo. Como vimos, os
reformadores originais aceitaram o significado teológico de Éfeso (que a pessoa nascida era
Deus). No entanto, o protestantismo moderno e evangélico rejeita ativamente o título "Mãe
de Deus".

Razão: É considerado antibíblico (o termo não aparece na Bíblia) e teologicamente
confuso. Teme-se que o título sugira que Maria é a origem da divindade ou uma
deusa-mãe. Prefere-se esmagadoramente o título bíblico "mãe de Jesus" ou "mãe do
Senhor" (Lucas 1:43).

4. Rejeição da Intercessão Mariana (Mediação): Este é o ponto de maior separação. O
Protestantismo rejeita veementemente qualquer veneração (hiperdulia) ou pedido de
intercessão a Maria (ou a qualquer santo), considerando-o uma violação dos princípios do 
Sola Christus (Cristo Somente) e Soli Deo Gloria (Glória Somente a Deus). A fé
protestante baseia-se na crença de que há apenas um mediador:

"Porque há um só Deus e um só Mediador entre Deus e os homens, Jesus Cristo
homem." (1 Timóteo 2:5, ARA)

Em resumo, para o Protestantismo, Maria é a maior das servas do Senhor e um modelo de fé, mas
ela permanece estritamente do lado da criação. A honra é dada a ela, mas a adoração e a oração
são reservadas exclusivamente ao Deus Triúno.

1700 ANOS DO CONCÍLIO DE NICÉIA: PE. EDUARDO, STHATIS E SAYÃO - Inteligencia Ltda.
Podcast #1698, https://www.youtube.com/watch?v=Sh6L3n2V1_4

Documento gerado em 04/02/2026 06:15:31 via BeHOLD

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Página 5/5

BeH
OLD

https://www.youtube.com/watch?v=Sh6L3n2V1_4
http://www.tcpdf.org

